# El Calendario Bíblico



<u>Génesis 1:14</u> Dijo luego Elohim: Haya lumbreras en la expansión de los cielos para separar el día de la noche; y sirvan de señales para las estaciones, para días y años.

Por Don Esposito

# Contenido

Capítulo 1: El Calendario Bíblico y Como Trabaja

Capítulo 2: ¿Cómo Empieza el año Bíblico?

Capítulo 3: ¿Cuándo Empieza el Mes?

Capítulo 4: ¿Cuál día es la Conjunción?

Capítulo 5: ¿Cuándo fue Crucificado Yahshúa?

Capítulo 6: ¿En que año fue la Crucifixión?

Capítulo 7: ¿Cuál día es la Pascua?

Capítulo 8: ¿Cómo Contar para Shavuot/ la Ofrenda del Ómer?

Capítulo 9: ¿La Ilusión del Sábado Lunar?

Capítulo 10: ¿Cuándo Empieza el Día?

Capítulo 11: Conclusión

### *iESTE LIBRO NO DEBE SER VENDIDO!*

Está escrito y producido para el interés público y para demostrar y despertar al Cristianismo de las mentiras y distorsión de los hechos en la historia y doctrina en el cuerpo de creyentes en Yahshúa el Mesías. Si desea ayudar a producir más libros puede hacer su donación a:

Don Esposito
P.O. Box 832
Carteret, N.J. 07008 USA

El Calendario Bíblico, 2013

# Capítulo 1: El Calendario Bíblico y Cómo Trabaja

Si alguien haría un estudio de la historia del mundo encontraría que por milenios las civilizaciones han estado guardando una vasta variedad de diferentes métodos para calcular el tiempo y formular calendarios.

Y aunque han existido cientos de métodos para determinar el tiempo, en la mayoría de los calendarios a través de las edades ha habido ciertas cosas constantes como una semana de 7 días y casi todas las civilizaciones determinando la separación del año con el equinoccio vernal.

Lo que se ha vuelto en una situación muy intrigante es los métodos recientes para determinar el calendario que han salido para calcular las fiestas bíblicas en Levíticos capítulo 23. Y mientras han surgido los sitios de internet en los últimos 20 años así también han surgido calendarios bíblicos y calculaciones.

Creo que muchas de estas nuevas teorías que están saliendo con este tema quizás salen por una sinceridad de corazón, pero están basadas en hechos y premisas equivocadas.

Viviendo en Israel por los últimos 13 años y estudiando el calendario bíblico con expertos reconocidos aquí en Israel por más de 15 años, conclusivamente puedo decir que es virtualmente imposible de salir con un calendario bíblico sin estar en la Tierra de Israel y comprendiendo el ciclo de la agricultura, y el proceso antiguo de la adoración.

Número uno, cuando empezamos a ver al mandamiento bíblico para guardar las Fiestas Bíblicas de Yahweh, la primer premisa es que Israel estaría aquí en la Tierra de Israel.

<u>Levítico 23:10</u> Habla a los hijos de Israel y diles: **Cuando hayáis entrado en la tierra que os he de dar**, y seguéis sus mieses, la primera gavilla de vuestra siega la llevaréis al sacerdote,

<u>Lev. 23:11</u> Y él mecerá la gavilla delante de YAHWEH, a fin de que ustedes sean aceptados; el día siguiente al día sábado el sacerdote la mecerá.

Usted nunca encontrará ni una escritura en toda la Biblia que hará pensar a alguien que la intención de las Fiestas Bíblicas era para ser en otro lugar en la tierra, excepto Israel. Eso está claro. Jerusalén es el centro de la tierra (*Ezeq. 38:12*), y es el único lugar en la tierra que las Escrituras declaran como el lugar donde Yahweh mora.

Cuando uno mira en Salmo 137, usted puede ver que en los tiempos bíblicos no existía otro pensamiento de las fiestas siendo en Jerusalén.

<u>Salmo 137:1</u> Junto a los ríos de Babilonia, Nos sentábamos y llorábamos al acordarnos de Sion.

**Salmo 137:2** Sobre los sauces en medio de ella colgamos nuestras arpas.

<u>Salmo 137:3</u> Pues allí los que nos habían llevado cautivos nos pedían canciones, y los que nos atormentaban nos pedían alegría, diciendo: "Cántennos alguno de los cánticos de Sion."

Salmo 137:4 ¿Cómo cantaremos la canción de YAHWEH en tierra extraña?

Salmo 137:5 Si me olvido de ti, oh Jerusalén, Pierda mi diestra su destreza.

<u>Salmo 137:6</u> Péguese mi lengua al paladar si no me acuerdo de ti, si no enaltezco a Jerusalén sobre mi supremo gozo.

Con una mentalidad occidental del siglo 21 es duro para que un creyente comprenda la santidad y soberanía que Jerusalén ha tenido con los peregrinos durante tiempos bíblicos. En este mundo donde muchos grupos guardan las fiestas de Yahweh en cruceros y parques de recreación acuática la mayoría no se puede imaginar cómo la tierra de Israel y estando en Jerusalén durante tiempos antiguos tenía relación con guardar las mismas fiestas.

<u>Deuteronomio 16:16</u> Tres veces cada año aparecerá todo varón tuyo delante de YAHWEH tu Elohim en el lugar que él escogiere (Jerusalén): en la fiesta solemne de los panes sin levadura, y en la fiesta solemne de las semanas, y en la fiesta solemne de los tabernáculos. Y ninguno se presentará delante de YAHWEH con las manos vacías.

Jerusalén, la ciudad del Gran Rey (*Mat. 5:35*) es y siempre será todo lo que tiene que ver con las fiestas de Yahweh y sus significados para Sus hijos de pacto. Es casi imposible verdaderamente comprender el calendario bíblico sin estar en Israel en una fiesta, y sin comprender el calendario y sus calculaciones no solamente tiene que ver con establecer el tiempo, pero también tienen que ver con la agricultura de Israel y estableciendo la adoración.

Cuando vemos al calendario y Fiestas Bíblicas, si uno desea calcular el calendario bíblico correctamente el patrón antiguo de adoración circular no puede ser ignorado. Yahweh trabaja en manera circular y no lineal, y si uno quiere comprender el patrón que Él proyectó de las escrituras, entonces uno debe abandonar su mentalidad Babilónica y empezar a pensar circularmente no linealmente.

Este patrón muestra no solamente que Yahweh no cambia (Mal. 3:6) pero también muestra Su existencia eterna en el modo circular, sin fin, simplemente regresando al principio del mismo patrón desmostando que Él existe. Desde que Yahweh no cambia si usted puede encontrar el patrón, entonces simplemente sígalo en cada etapa del calendario durante el año.

Vamos a ver un ejemplo del patrón circular de adoración de Yahweh.

Cuando Israel vino a la Tierra Prometida bajo el liderazgo de Josué, unas de las primeras cosas que él hiso fue derrotar y conquistar Jericó. Ahora vamos a ver lo que Yahweh los hiso hacer antes que ellos marcharan adelante y conquistaran la ciudad.

<u>Josué 6:2</u> Pero YAHWEH dijo a Josué: "Mira, he entregado en tu mano a Jericó, y a su rey con sus valientes guerreros.

<u>Jos. 6:3</u> "Ustedes marcharán alrededor de la ciudad, todos los hombres de guerra rodeando la ciudad una vez. Así lo harás por seis días.

<u>Jos. 6:4</u> "Siete sacerdotes llevarán siete trompetas de cuerno de carnero delante del arca. Al séptimo día ustedes **marcharán alrededor de la ciudad** siete veces, y los sacerdotes tocarán las trompetas.

<u>Jos. 6:5</u> "Y sucederá que cuando toquen un sonido prolongado con el cuerno de carnero, y ustedes oigan el sonido de la trompeta, todo el pueblo gritará a gran voz, y la muralla de la ciudad se vendrá abajo. Entonces el pueblo subirá, cada hombre derecho hacia adelante."

**Jos. 6:11** Así hizo que el arca de YAHWEH fuera **alrededor de la ciudad**, rodeándola una vez. Entonces volvieron al campamento, y pasaron la noche en el campamento.

<u>Jos. 6:14</u> Así que el segundo día marcharon una vez alrededor de la ciudad y volvieron al campamento. Así lo hicieron por seis días.

<u>Jos. 6:15</u> Entonces en el séptimo día se levantaron temprano, al despuntar el día, y marcharon alrededor de la ciudad de la misma manera, pero siete veces. Sólo aquel día marcharon siete veces alrededor de la ciudad.

<u>Jos. 6:16</u> A la séptima vez, cuando los sacerdotes tocaron las trompetas, Josué dijo al pueblo: "¡Griten! Pues YAHWEH les ha entregado la ciudad.

¿Por qué Yahweh los hiso rodear la ciudad por siete días? Porque Él les estaba enseñando Su patrón de adoración. En los últimos años, los arqueólogos aquí en Israel descubrieron el verdadero Gilgal bíblico. Fue un gran descubrimiento. El complejo tenia forma simétrica de una sandalia mostrando la escritura que Yahweh dijo "Todo lugar donde pise la planta de su pie será de ustedes".

Lo que también es asombroso fue que el talón del pie tenía una forma exactamente circular donde los sacerdotes caminaban alrededor durante el tiempo de las fiestas por razón de la siguiente escritura.

<u>Éxodo 23:14</u> "Tres veces al año me celebrarán fiesta.

Esta palabra aquí para fiesta no es *kjag* (o *jag*), sino *kjagág*. Mire la definición de la Concordancia Strong para kjagág.

#2287. חֲגַג kjagág; raíz primitiva [compare 2283, 2328]; propiamente moverse en círculo, i.e. (específicamente) marchar en procesión sagrada, observar un festival.

Esto estaba mostrando el patrón circular para adorar y no debe ser ignorado si uno desea entender el calendario bíblico, porque las cosas en la tierra simplemente son figuras de las cosas celestiales (Heb. 8:5). También es interesante notar que la palabra Gilgal significa rueda.

Yahweh creó los cuerpos celestiales en el cuarto día de la semana de la creación.

<u>Génesis 1:14</u> Dijo luego Elohim: Haya lumbreras en la expansión de los cielos para separar el día de la noche; y sirvan de señales para las estaciones (Tiempos Señalados: las fiestas), para días y años.

Como usted puede ver en las escrituras arriba, estas lumbreras serán el patrón circular para días, y meses, y las temporadas de las fiestas solemnes y años. La única cosa medida que no es controlada por el sol, la luna, y las estrellas es el ciclo semanal de 7 días que fue establecido durante la creación, con los 6 días de creación y el séptimo día siendo el shabbat.

Este patrón circular del ciclo semanal ha sido constante por casi 6000 años hasta hoy y es muy consistente en las Escrituras, y también en las mayorías de las sociedades en el mundo. Esto es porque la mayoría de las sociedades también usaron los cuerpos celestiales para calcular el tiempo, y usaron el sol y la luna junto con los cinco mayores planetas de Jupiter, Saturno, Marte, Venus, y Mercurio; junstos esto formó el numero 7 donde los constantes 7 días de la semana se desarrolló en la mayoría de las sociedades.

Desde que también la biblia claramente detalla el ciclo semanal de 7 días en todo lado, esto automáticamente descalifica la falsa noción del sábado lunar, que declara que el sábado rota mensualmente según el día donde cae el Nuevo Mes. En un mes el sábado puede ser los martes, y el próximo mes los jueves. Pero esto contradice la sólida premisa bíblica de un ciclo semanal.

Las luminarias (sol, luna, estrellas) tienen un movimiento circular y crean lo que conocemos como días, meses, y años. El sol controla el día, la luna el mes, y el sol y las estrellas controlan el año. Hay 12 constelaciones en el círculo eclíptico (o eclíptica) llamado el *Mazzarot* en las Escrituras, que representan las 12 tribus de Israel, y el sol se coloca en una diferente constelación cada 30 días, y después, a la división del año, durante el equinoccio vernal, vuelve a la primera constelación otra vez.

La Biblia también dice en Génesis 1:14 que estos movimientos serán para "señales". Esta palabra Hebrea "Ot" también significa señales proféticas. Es interesante porque por el tambaleo de la tierra en su eje cada casi 2160 años el sol estaría en una diferente constelación al Nuevo Año. Esto es conocido como la procesión de los equinoccios.

Esta procesión de cada y todo año desde la creación ha declarado el plan de Yahweh en los cuerpos celestiales.

Esto ha dicho el plan de Yahweh en los cielos desde la creación. Durante la creación el equinoccio vernal y el año empezaban en la constelación del Buey. Originalmente en el hebreo la ilustración del buey era la figura para la primera letra en el alfabeto llamada "alef" y describe liderazgo y poder porque un buey significa poder.

También sabemos que en las Escrituras Yahshúa es llamado el "Alef" y la "Tav"; el alef siendo la primera letra en el alfabeto y la tav siendo la última.

El Mazzarot giró alrededor del tiempo cuando se hizo el pacto con Abraham y a ese tiempo el año empezaba cuando el sol estaba en la constelación del carnero.

Sabemos que el carnero fue la provisión de Yahweh a Abraham en lugar de que su hijo Isaac fuera sacrificado, y simbolizaba a Elohim proveyendo a Su único Hijo Yahshúa como substituto para cada uno de nuestros pecados, si creemos en Él y nos arrepentimos.

Después, cuando Yahshúa nació, el Mazzarot giró nuevamente y el año empezaba cuando el sol estaba en la constelación del pez; el pez siendo la señal de Yahshúa viniendo y haciéndonos pescadores de hombres.

También en Génesis 48:16 cuando Jacob bendijo a Efraín y Manasés él les dio esta bendición.

<u>Génesis 48:16</u> el Ángel que me ha rescatado de todo mal, bendiga a estos muchachos; sean llamados con mi nombre y con el de mis padres Abraham e Isaac, <u>y que ellos como peces multiplíquense y crezcan en medio de la tierra</u>". (Traducción literal de Hebraic Roots Bible).

También es interesante notar que el símbolo de ambas tribus de Efraín y Manasés es el Buey. Y ahora en estos días postreros es muy interesante que el Mazzarot está listo para cambiar otra vez en la década que viene a la señal del hombre que hecha el agua.

Esto claramente está demostrando que la era Mesiánica está lista para surgir, y Yahshúa el Gran Rey, que tiene la única verdadera agua viviente, la derramará sobre toda la tierra durante Su reino milenario.

<u>Juan 7:37</u> En el último y gran día de la fiesta, Yahshúa se puso en pie y alzó la voz, diciendo: Si alguno tiene sed, venga a mí y beba.

Juan 7:38 El que cree en mí, como dice la Escritura, de su interior correrán ríos de agua viva.

<u>Apocalipsis 22:1</u> Después me mostró un río limpio de agua de vida, resplandeciente como cristal, que salía del trono de YAHWEH y del Cordero.

Incluso los astrólogos paganos llaman esta constelación "Acuario" que significa el portador del agua o portador de la copa. El Padre Celestial conoció el fin desde el principio y ha dado este patrón circular para ambos el tiempo y la adoración para que Sus verdaderos elegidos puedan comprender los tiempos en que estamos viviendo y el gran plan de salvación de Yahweh.

Quiero poner un punto muy importante aquí mientras usted mira las señales de las constelaciones que he mencionado. El sol, y la luna, y las estrellas que designan el calendario por todo el año, estos todos son cuerpos celestiales que Yahweh ha creado y nada de esto puede ser manipulado por el hombre.

¿Cómo puede el hombre hacer girar el Mazzarot cada 2150 años para que las constelaciones que muestra el plan de salvación cambien a otra constelación? ¡Es imposible y es una clara señal que Yahweh es supremo y solamente ESTABLECE EL CALENDARIO EN LOS CIELOS!

Es muy ridículo e ingenuo pensar que el calendario bíblico sea dependiente del hombre que siembre la cebada o tener que ver físicamente una luna nueva visible. El calendario bíblico solamente es dependiente en el patrón circular que Él estableció a la creación (que Él lo usa para la nación de Israel), y para predeterminar las Fiestas Bíblicas.

<u>Deuteronomio 11:11</u> sino que la tierra a la cual entran para poseerla, tierra de montes y valles, bebe el agua de las lluvias del cielo.

<u>Deuteronomio 11:12</u> Es una tierra que YAHWEH tu Elohim cuida; los ojos de YAHWEH tu Elohim **están** siempre sobre ella, desde el principio hasta el fin del año.

Israel es la única tierra en el mundo que Yahweh cuida y se ocupa desde el principio del año hasta el fin del año, o de "equinoccio a equinoccio" como conclusivamente vamos a ver que el equinoccio en la Escritura es el punto divisorio del ciclo anual.

El último punto que quiero hacer en esta introducción antes de entrar a cada aspecto de tomar el tiempo del calendario bíblico es que adonde los cuerpos celestiales (sol, luna, estrellas) establecen el patrón para el mismo calendario, el calendario bíblico también es confirmado por las señales terrenales de la agricultura en Israel.

Por causa de la diáspora la mayoría ni aun ha visitado la Tierra de Israel, ni mencionar tampoco vivir aquí y observar el ciclo agrícola. Así que la mayoría de gente totalmente se escapa de la confirmación terrenal de los cuerpos celestiales y guarda las Fiestas Bíblicas muchas veces completamente fuera de la temporada del crecimiento agrícola, donde cada uno es necesario según la fiesta particular observada.

En cada temporada de las Fiestas Solemnes hay una señal terrenal que confirma el calendario marcado por el sol, luna y estrellas. Durante la Pascua habrá cebada madura para la ceremonia de la ofrenda del *ómer* ("gavilla") y el principio de la cosecha de granos. Esa cosecha continúa unos dos meses hasta el tiempo de Shavuot.

Después usted tiene las frutas del verano que son cosechadas desde el principio a la mitad de septiembre en anticipación del festival de Sukkot. Sukkot según las escrituras tiene que ocurrir después del equinoccio del otoño, y después el peregrino traía todas las frutas de la siega a Jerusalén para que diezme y haga ofrenda a Yahweh por la abundancia de la cosecha y también para disfrutar el fruto de su labor y disfrutar el festival con su familia y amigos.

Viviendo aquí en Israel ha sido una bendición en ver la mano de Yahweh sobre Su creación en todo el año. Y aunque es durante el tiempo de fiesta donde usted mira el fruto de la cosecha, usted puede ver la creación de Yahweh en todo el año entero cuando se ve del primer higo maduro a la primera flor brotando para el primer granado. Un creyente puede ver el calendario bíblico en obra con el ciclo de crecimiento agrícola de la especial apartada Tierra Prometida de Israel.

Deseo que mientras usted estudie el bello calendario bíblico que Yahweh creó para Su pueblo de pacto, que usted tenga una apreciación más grande por la importancia de la tierra de Israel con ambos asuntos del calendario y aun del mismo pacto.

Casi todas las promesas de pacto en una u otra manera están atadas físicamente a la Tierra Prometida de Israel. Solamente por venir aquí durante el tiempo de la fiesta y mirando cómo trabaja el calendario con el proceso agrícola y el proceso de adoración de Yahweh es que usted puede apreciar completamente la intención original de todo lo que Yahweh estableció para el calendario bíblico en la creación. Lo invito a guardar una fiesta aquí con nosotros en la Tierra Prometida. Cambiará su vida para siempre.

¡Ahora, al calendario bíblico!

## Capítulo 2: ¿Cómo Empieza el año Bíblico?

Los Romanos empiezan el año en Enero, en medio del invierno, mientras que los Judíos Ortodoxos empiezan el año entre Septiembre a Octubre según las leyes de hombres de los Rabinos. ¿Pero cuando es el principio del año?

<u>Éxodo 12:2</u> Este mes será para ustedes el principio de los meses. Será el primer mes del año para ustedes.

Está muy claro que el año empieza en la primavera cuando se celebra la Pascua. El primer mes del calendario bíblico es llamado *Aviv*. Sabemos de *Deut. 16:9* que tenemos que empezar contar a *Shavuot "desde el momento que primero pongan la hoz al grano en pie"*, o en otras palabras cuando la cebada está madura. Note que nunca dice que la cebada es el parámetro para el primer día y principio del año, SOLAMENTE que es un parámetro agrícola para comenzar contar a Shavuot. Este punto por sí mismo comprueba que la cebada NO es el parámetro para empezar el año, pero simplemente es un testigo terrenal agrícola de que el año ya empezó. El calendario bíblico es completamente agrícola pero el calendario Judío no toma estas cosas en cuenta.

Hay otra parte importante de la Escritura con que el calendario Judío moderno tampoco considera para el principio del año; esto es el precedente bíblico de esperar hasta el equinoccio vernal y la procesión de los equinoccios, cuando el sol pasa al ecuador para empezar la primavera, y también pasa de la duodécima constelación de regreso a la primera, para terminar por completo el ciclo anual.

Las escrituras claramente nos dice que debemos equivaler el tiempo por los cuerpos celestiales.

<u>Génesis 1:14</u> Dijo luego Elohim: Haya lumbreras en la expansión de los cielos para separar el día de la noche; y sirvan de señales para las estaciones, para días <u>y años</u>.

<u>Salmo 104:19</u> Tú nombraste la luna para marcar las estaciones (moedím), y el sol sabe cuando ponerse.

Así que vemos que el calendario es uno que es solar/lunar compuesto del sol para gobernar el día; cuando ocurre la puesta del sol empezamos el nuevo día. La luna que gobierna el mes; cuando termina su rotación completa y reinicia durante la conjunción es el tiempo cuando el mes empieza, y es una combinación del sol y las estrellas que gobiernan el año.

<u>Éxodo 34:22</u> Celebrarás la fiesta de las semanas: la de las primicias de la siega del trigo, y la fiesta de la cosecha (después de) <u>la salida del año (Tekufáh).</u>



La palabra para la "salida del año" en Hebreo esTekufáh (8622). Esta palabra significa una revolución del sol. Esto ocurre dos veces al año. Una vez cuando el sol pasa el ecuador del hemisferio sur hacia el hemisferio norte en la primavera, y otra vez cuando pasa de regreso al sur alrededor del 21-23 de Septiembre, cada año. Claramente usted no puede empezar el lunes a la mitad del domingo, y no puede empezar Enero a la mitad de Diciembre, e igualmente usted no puede empezar su nuevo año a la mitad del invierno en el año anterior antes de que el equinoccio vernal y el cambio de invierno a verano vengan. También note en Exo. 34:22, la palabra "al" o "a la" no está en el hebreo original pero es añadida, la palabra mejor inferida del lenguaje original es "después". Vamos a comprobar este punto con la siguiente escritura.

<u>Levítico 23:10</u> Habla a los hijos de Israel y diles: Cuando hayáis entrado en la tierra que os he de dar, y seguéis sus cosechas, la primera gavilla (ómer) de vuestra cosecha la llevaréis al sacerdote.

La escritura arriba está hablando de la Fiesta de Primeros Frutos y desde de la ofrenda del ómer contando para Shavuot. Muy claramente de esta escritura vemos que ocurre i <u>Después de Que Ellos Hayan Segado Sus Cosechas</u>! Así que esto conclusivamente muestra un periodo más tarde, más que uno temprano porque muchos años la cosecha no estaría completamente lista antes del equinoccio y es por eso que Éxodo 34:22 la palabra "después" es una mejor inferencia que "al" (o "a la") porque el equinoccio es lo que divide el invierno y el verano, pero uno tiene que esperar hasta que la Luna Nueva llegue para empezar el primer mes del año, Aviv (Exo. 12:2), y oficialmente empezar el Nuevo Año.

### También mire en:

<u>Deuteronomio 16:13</u> "Guardarán la Festividad de Sukkot por siete días <u>después que hayan recogido el</u> producto de su era y prensa de vino.

Otra vez vemos que Sukkot es DESPUES de que la cosecha no solamente esté madura, pero también sea recogida. Esto toma un tiempo de 2 a 3 semanas antes de que uno pueda ir a Sukkot y claramente describe otra vez una fiesta más tarde, "Después" del equinoccio y NO antes. Mientras tanto que el año se empieza adecuadamente después del equinoccio vernal en la primavera, entonces usted siempre tendrá su cosecha de otoño y Sukkot alineado después del equinoccio del otoño. También miremos en la siguiente escritura para ver la importancia de esperar para empezar el año bíblico hasta "después" de la "Tekufáh" o la rotación completa del sol en el equinoccio.

<u>**Éxodo 23:14**</u> Tres veces en el año me celebraréis fiesta.

**Exo. 23:15** La fiesta de los Panes sin Levadura guardarás. Siete días comerás los Panes sin Levadura, como yo te mandé, en el tiempo del mes de Aviv, porque en él saliste de Egipto; y ninguno se presentará delante de mí con las manos vacías.

**Exo. 23:16** También la Fiesta de la Siega, los primeros frutos de tus labores, que hubieres sembrado en el campo, **y la Fiesta de la Cosecha a la salida del año**, cuando hayas recogido los frutos de tus labores del campo.

En el versículo 16 vemos que la fiesta de Sukkot está siendo llamada la "*Fiesta de la Cosecha*" (o *fiesta de la Recolección* literalmente). Es llamada así por el hecho de recoger el fruto de la cosecha para

Sukkot. También vemos que esta fiesta ocurre después de "la salida del año" (El año agrícola) o después del "equinoccio de otoño". Si usted empieza su año en el invierno antes del equinoccio vernal usted también quitará la secuencia para el resto de las Fiestas Bíblicas y estará guardando la Fiesta de la Cosecha (Sukkot) temprano en Septiembre antes de la salida del año (el equinoccio de otoño) y antes de que la cosecha haya sido recogida.

En años pasados cuando el año Judío empezaba incorrectamente un mes antes yo he mostrados fotos para comprobar claramente que la cosecha no estaba lista porque todavía era verano. Hubiera sido inconcebible en los tiempos bíblicos que un peregrino venga a Jerusalén para Sukkot con las manos vacía mientras toda su cosecha se estaba pudriendo en el suelo después que él se fue. Recuerde, para la mayoría de Israel con el tiempo de viaje, ellos estaban ausentes de sus hogares alrededor de un mes durante la fiesta. La cosecha tiene que ser recogida primero y después el peregrino toma la cosecha a Jerusalén para celebrar y adorar con Yahweh el proveedor de la Cosecha.

Claramente, la Pascua tiene que ser guardada a su tiempo (primavera, no invierno) de año en año y después Sukkot (Fiesta de la Cosecha) también será guardado a su tiempo después de la cosecha.

### <u>Éxodo 13:10</u> Guardarás, pues, esta ordenanza (Pascua) a su debido tiempo de año en año.

También, mire esta palabra *Tekufáh* usada en otra escritura para que claramente muestre que está relacionada con los equinoccios.

### 2 Crónicas 24:23 A la vuelta del año subió contra él el ejército de Siria...

Aquí, se está refiriendo a primavera y la vuelta del año al equinoccio vernal. Así que la Biblia conclusivamente muestra la palabra usada para "la vuelta del año" en varios lugares en las Escrituras relatándolo con la temporada agrícola, empezando al equinoccio vernal en Marzo y terminando en el equinoccio otoñal en Septiembre. El calendario Judío moderno no toma en cuenta el cambio de las temporadas después de que el equinoccio vernal ocurre, pero en algunos años como el 2013 empiezan el año en invierno antes del equinoccio vernal, para mantenerlo alineado con la temporada de *Easter* (En el Cristianismo la Semana Santa, la "Pascua") y el viejo calendario Juliano.

El error es simple. Yahweh dice, como ya hemos mostrado que "Este mes (Aviv) os será principio de los meses; para ustedes"... (Exo. 12:2). Pero según el calendario moderno Judío ellos empiezan el año en el Séptimo mes, y cuentan atrás los días a Aviv y la Pascua. Entonces con tal de que la Pascua (y no el primer día del mes de Aviv) caiga después del equinoccio vernal, ellos comenzarían el año nuevo aunque las primeras dos semanas pudieran estar todavía en el invierno y ser parte del año anterior. Otra vez, sus errores están en seguir la tradición de los Rabinos de comenzar el año en Tishrei, el séptimo mes, y no comenzar en Aviv que es el primer mes.

¿Por qué, según el calendario rabínico de los Judíos, la Pascua no puede llegar antes del equinoccio vernal? Es porque los judíos dicen que no se puede tener dos Pascuas <u>en el mismo año</u>.

Si la Tekufáh de Tammúz es extendida hasta después del Festival de Sukkot, o la Tekufáh (equinoccio) de Tevet hasta el dieciséis de Nisán, el año sería intercalado, <u>para que los festivales puedan caer en su</u> <u>debido tiempo, como Pascua en la Primavera, y Sukkot en el Otoño</u>. (Sanedrín 11b).

Así que ahí lo tiene, según el calendario Judío, ellos están diciendo que el equinoccio vernal en realidad **ES** el principio de la primavera y el Nuevo Año; es por eso que ellos **NUNCA** tendrán la Pascua antes del equinoccio. Pero como se mencionó antes, *Aviv 1 y no la Pascua en Aviv 14* debe ser el principio del año según las Escrituras. No hay ningún lugar en las escrituras que dice que solamente la Pascua debe comenzar en el Año Nuevo y los otros 13 días del nuevo mes Aviv todavía pueden estar en el año anterior, en el invierno. Esto es totalmente ilógico.

El calendario que ellos están usando hoy <u>NO</u> es el que usaron en el primer siglo cuando Yahshúa el Mesías caminó en la tierra, como también aun la Enciclopedia Judaica abiertamente admite que el calendario Judío moderno comenzó en el cuarto siglo por un Rabino llamado *Hillel el Segundo* y no fue completamente codificado hasta el principio del siglo 10 d.M. (Después del Mesías).

Generalmente es aceptado que ciertos elementos del calendario calculado Judío, en uso común hoy en día, fue codificado aproximadamente en el año 358 e.c. por (el presidente del Sanedrín Judío) Hillel II. (Encyclopaedia Judaica).

Permítame añadir algunas pruebas históricas para mostrar dogmáticamente que el calendario que los Judíos usaron en el primer siglo fue uno que empezaba en la *primavera* y no en *otoño*, y el año **NUNCA** empezaba antes del equinoccio vernal o la procesión del equinoccio. Hay 12 constelaciones en el cielo, y el sol pasa por cada una aproximadamente cada 30 días. Después de que ha pasado por la duodécima constelación y regresa a la primera, entonces el Nuevo Año puede empezar.

El historiador Judío Josefo se refirió a esto en *Antigüedades de los Judíos* cuando él declaró: *"El año ha empezado mientras el sol está ahora en la constelación de Aries"*.

También el destacado historiador Eusebio tuvo mucho que decir al confirmar que el Antiguo Israel **SIEMPRE** esperaba hasta después del equinoccio vernal para empezar el año en primavera y NO invierno.

### Pasajes de los Cánones de Anatolio en el Festival Pascua:

Pero como los Romanos dirían, antes del undécimo de las calendas de Abril. (15) Pero el sol se encuentra en el mencionado vigésimo sexto mes de Famenat, no solamente como la entrada del primer segmento (del Zodiaco), pero en el cuarto día ya está pasando por este. Pero este segmento ellos generalmente lo llaman el primer dodecatomorium, y el equinoccio, y el principio del mes, y la cabeza del ciclo, y la cabeza del curso planetario. Pero ese segmento, y el último dodecatomorium, y el final de la revolución planetaria. Por lo tanto, también aquellos ponen el primer mes en este, y que fijan el catorce del mes por medio de esto, comenten, como nosotros pensamos, un gran error. (16) Pero tampoco esta no solamente es nuestra opinión, pero también fue conocido por los Judíos antiguamente, y antes de Cristo, y fue principalmente observado por ellos, como podríamos aprender de Filón, Josefo y Museo, y no solamente de estos, pero también de aquellos aún más antiguos, como los dos Agathobuli, comúnmente llamado los maestros, y de Aristóbulo, aquel muy distinguido escolar,

quien fue uno de los setenta que tradujo las santas Escrituras del hebreo para Tolomeo Filadelfo, y su padre, y dedicó su exposición de la ley de Moisés a los mismo reyes. (17) <u>estos, cuando resuelven</u> <u>preguntas sobre Éxodo, dicen que todos deben sacrificar la Pascua igualmente después del equinoccio vernal, a la mitad del primer mes</u>. Pero esto ocurre cuando el sol pasa a través del primer segmento solar, o, como algunos lo llaman, el círculo zodiaco. Pero esto, añade también Aristóbulo, fue un requisito que no solamente el sol debía de haber pasado el segmento equinoccio para que la fiesta de la Pascua ocurra, pero también la luna. <u>Pero eso de que el primer mes de los hebreos debía de ocurrir después del equinoccio puede también ser recolectado del libro de Enoc</u>.

También vemos del Salmo 19 que hay más para determinar la observación correcta del tiempo, más que solamente la nueva luna.

Salmo 19:1-6 Los cielos cuentan la gloria de Elohim, y el firmamento anuncia la obra de sus manos. 2 Un día emite palabra a otro día, y una noche a otra noche declara sabiduría. 3 No hay lenguaje, ni palabras donde no es oída su voz. 4 En toda la tierra salió su línea (como cordón, regla, línea: para medir), y hasta el extremo del mundo sus palabras. En ellos puso tabernáculo para el sol; 5 Y éste, como esposo que sale de su tálamo, se alegra cual gigante para correr el camino. 6 De un extremo de los cielos es su salida, y su curso (circuito; Tekufáh) hasta el término de ellos; y nada hay que se esconda de su calor.

La pregunta exactamente de qué es la conexión entre los tiempos y las temporadas (estaciones) puede ser comprendida en el término *su línea*, que connota conexión, y ciertamente incluiría más que una sencilla repetición de la salida del sol/puesta del sol, particularmente en luz de que es *su línea*, la línea de los cielos y firmamentos, no solamente la línea del sol. La línea mencionada en al pensamiento Hebreo siempre es circular y no lineal.

Mientras que la rotación de la tierra proveyó el circuito de conexión menor, el regreso del sol cada año hacia el mismo punto durante el equinoccio vernal fue el circuito de conexión mayor. Desde los tiempos más tempranos había un conocimiento de la geometría de la tierra, y que el sol en su tránsito, cuando cruza la línea ecuatorial crea los equinoccios. Este evento astronómico excluye cualquier regla artificial hecha por el hombre.

Vamos a ver a otra escritura que muestra este mismo concepto.

<u>Deuteronomio 11:11</u> sino que la tierra a la cual entran para poseerla, tierra de montes y valles, bebe el agua de las lluvias del cielo. **12** Es una tierra que YAHWEH tu Elohim cuida; los ojos de YAHWEH tu Elohim están siempre sobre ella, <u>desde el principio hasta el fin del año</u>.

Cuando usted lee esta escritura en Hebreo, nuevamente está mostrando un patrón circular, no lineal. Los ojos de Yahweh siempre están sobre la Tierra de Israel en un patrón circular perpetuo, que físicamente es manifestado por la "*Tekufáh*" o el circuito del sol, representado anualmente con el principio del Año Nuevo en el equinoccio vernal.

De que los hombres doctos de tiempos antiguos comprendieron que Aviv 1 siempre cayó **DESPUES** del equinoccio vernal está claro como cristal. El debate de cuándo la Pascua y la Fiesta de Panes sin Levadura fueron apropiadamente observadas depende en este evento único.

"Pedro, el Obispo de Alejandría, menciona que los Judíos habían guardado la Pascua apropiadamente hasta la destrucción de Jerusalén en el año 70 e.c. Pero después de la destrucción ellos erran calculando el principio del mes, que es el primero entre los meses del año, en el día decimocuarto donde, siendo exactamente observado, DESPUES del equinoccio, los antepasados celebraban la Pascua según el Mandamiento Divino: mientras que los hombres del día presente ahora la celebran ANTES del equinoccio, y eso es completamente por medio de negligencia y error, siendo ignorantes de como ellos la celebran en su temporada..." Padres Anti-Nicenos, Vol. VI, pág. 280.

Es reconocido que el calendario seguido durante el tiempo de Yahshúa el Mesías fue mantenido por el linaje sacerdotal, los Saduceos, quienes nunca empezaron el Nuevo Año hasta <u>DESPUES DEL</u>

<u>EQUINOCCIO VERNAL</u> para calcular el mes de Aviv. De hecho es declarado en *Jack Finegan's Handbook of Biblical Chronology* (Manual de Cronología Bíblica) que cuando Salomón construyó el Templo de Yahweh en Jerusalén, que fue hecho específicamente en manera de que el sol resplandezca directamente en la Entrada Oriental durante ambos equinoccios vernal y otoñal.

También, durante los 175 años de las cartas Elefantinas de los Judíos en la diáspora en Egipto, ellos nunca, ni una vez comenzaron el año antes de la precesión de los equinoccios o el equinoccio vernal. Lea el siguiente pasaje citado de: *Kenneth F. Doig, New Testament Chronology* (Cronología del N.T.), *Lewiston, N.Y.: Edwin Mellen Press, 1990*).

"Muchos de estos documentos legales incluyen la requerida fecha civil del año en Egipto. Documentos que tienen doble fechas incluyendo las fechas Hebreas de los Judíos Elefantinos que cubren el periodo de 471-402 a.e.c. Esto incluyó fechas de tarde a tarde y un <u>Nuevo Año comenzando en Nisán (Aviv)</u> solamente después del equinoccio vernal. Casi todos los documentos en que se le puede tomar una fecha pueden ser trazados a un <u>Nisán (Aviv) que solamente empieza después del equinoccio vernal cada año</u>."

Cuando los Judíos salieron a la diáspora después de la rebelión de Bar Kojba en 135 d.M. ellos sistemáticamente cambiaron el método de calculación y a un punto aun empezaron a guardar la misma Pascua en el invierno.

"¡Ellos bendecían en 23 de Nisán y así de este modo toda la nación anunció que la Tekufát Nisán empieza el 23 de Nisán! Por lo tanto, Pesaj de ese año ellos lo celebran en la Tekufáh de invierno, desobedeciendo el positivo, explícito mandamiento Bíblico de "guardar el mes de primavera". Ellos también desobedecieron las palabras explícitas de Hazal, que dijo en Rosh Hashanah 21ª, "Rav Huna bar Avir mandó a Rabba: Si miras que la Tekufáh de Tevet se extiende al dieciséis de Nisán", intercala este año y no vaciles, como está escrito: "Guarda el mes de primavera".

Una vez que Hillel el segundo centralizó el calendario en el 359 d.M., el antiguo método de calcular siempre el primer día Aviv del Nuevo Año después del equinoccio vernal ya no fue seguido y fue cambiado por un calendario calculado basado en la luna nueva más cercana al equinoccio.

La cebada nunca fue un medio para calcular Aviv 1, porque sería claramente evidente en la diáspora que uno nunca podría empezar el Nuevo Año, o observar la Pascua, porque sería imposible en la diáspora saber cuándo la cebada estaba madura en Israel, y la etapa de crecimiento para la cebada es diferente sobre todo el mundo. La gente que erróneamente usa  $\acute{E}xo$ . 9:31 para poner en ecuación la cebada con el principio del año fallan en reconocer que al tiempo de esta escritura Israel todavía estaba en Egipto donde la temporada de cebada empieza desde el tiempo de siembra en Agosto, a la cosecha temprano en Febrero que totalmente es contrario a la temporada en Israel que es tarde en Octubre/Noviembre para la siembra, y la cosecha tarde en Marzo a temprano en Abril.

Este hecho claramente demuestra que la cebada no es el parámetro para identificar Aviv 1, porque hubiera sido imposible para poner fecha de Aviv 1 y la Pascua en la diáspora. También, si la cebada madura en Israel es el único método para calcular el año ¿cómo fueron los años calculados antes del 1447 a.e.c. cuando Israel entró en la tierra prometida? Claramente Noé calculó los meses (*Gen. 7:11*) y no estuvo utilizando la cebada para conocer cuándo el año empezaba y no pudo ver la cebada mientras estaba en el arca.

<u>Génesis 8:13</u> Y sucedió que <u>en el año seiscientos uno de Noé, en el mes primero, el día primero del mes</u>, las aguas se secaron sobre la tierra; y quitó Noé la cubierta del arca, y miró, y he aquí que la faz de la tierra estaba seca.

### Gén. 8:14 Y en el mes segundo, a los veintisiete días del mes, se secó la tierra.

Igualmente, y de gran importancia en este tema, muy recientemente en Israel encontraron el verdadero Gilgal y el lugar tiene una forma de una sandalia, con el pies de la sandalia en una forma perfectamente circular donde los sacerdotes hacían circulo dentro de la sandalia durante las Fiestas Solemnes, en verdadera adoración al verdadero Elohim, cuyo cuerpos celestiales circulan a través del año demostrando Soberanía sobre Su creación.

### <u>Éxodo 23:14</u> "Tres veces al año me celebrarán fiesta.

Esta palabra aquí para fiesta no es *kjag (o jag)*, sino *kjagág*. Mire la definición de la Concordancia Strong para kjagág.

#2287. חֲגַג kjagág; raíz primitiva [compare 2283, 2328]; propiamente moverse en círculo, i.e. (específicamente) marchar en procesión sagrada, observar un festival.

También, hay 12 constelaciones en el círculo eclíptico llamado el Mazzarot en las Escrituras donde el sol pasa por cada constelación cada 30 días y después, cuando pasa al equinoccio vernal se reinicializa en la primera constelación nuevamente para empezar el Nuevo Año.

Aun el historiador Judío Josefo nos dice *que "El año puede empezar porque el sol está en Aries"*. También mire la próxima cita del historiados Filón:

"Y el sol el gobernante del día, haciendo dos equinoccios cada año, en primavera y en otoño. El equinoccio vernal en la constelación de Aries, y el otoñal en Libra, dan la demostración más evidente posible de la dignidad divina del número siete. Porque cada de los equinoccios ocurren en el séptimo mes, en el tiempo cuando los hombres están expresivamente mandados por ley a celebrar los festivales más populares y comprensivos; desde que es por estas dos temporadas, donde todos los frutos de la tierra son producidos y llevado a la perfección; el fruto de Grano, y todas las otras cosas que son sembradas, debido al equinoccio venal; y ese de la Vid, y todas las otras plantas que dan bayas, de lo cual hay un gran número, al otoñal. (Filón, acerca de la creación del mundo, 1:116).

Aquí hay varias citas de Filón acerca del ciclo anual del sol, la luna, y estrellas como marcadores bíblicos del tiempo.

"También fueron creados para servir como medidores del tiempo; porque es por medio de las señaladas revoluciones periódicas del sol, y la luna y otras estrellas, que los días y meses y años son determinados. (Acerca de la Creación 1:59-60).

*Moisés pone el principio del equinoccio vernal como el primer mes del año*. (Filón: Sobre Moisés 2:222).

Después las doce piedras en el pectoral, que no son como la una o la otra en color, y que son divididas en hileras de cuatro piedras cada una, ¿Son emblemas de qué más, excepto el círculo del mazzarot? Porque eso también está dividido en cuatro partes, cada una consistiendo de tres animales, por estas divisiones hacen las temporadas del año, primavera, verano, otoño, e invierno, distinguiendo los cuatro cambios, los dos solsticios y los dos equinoccios, cada uno tiene su límite de tres símbolos de este mazzarot, por las revoluciones del sol, de acuerdo a ese impermutable, y duradero, y realmente divina proporción que existe en números (Filón, Sobre Moisés 2:124).

Claramente los registros antiguos nos dicen que el antiguo Israel comprendió el patrón circular de los cuerpos celestiales y cómo tenia conexión con la adoración hacia Yahweh cada ciclo del año. Ellos también comprendían que el plan de salvación, que está dicho a través del año por medio de las 12 constelaciones del Mazzarot que representa las 12 tribus de Israel y el nacimiento, vida, muerte, y resurrección de Yahshúa el Mesías.

En orden para entender el calendario bíblico uno tiene que entender el patrón circular de la adoración en el tiempo de la fiesta, por causa de que ambos las Fiestas Solemnes están conectadas al patrón del ciclo anual agrícola y al patrón circular de las luminarias celestiales, el sol, la luna, y estrellas. Siempre ha sido entendido desde tiempos bíblicos que el equinoccio es el punto divisorio del año y el ciclo de crecimiento (agrícola).

En contraste, la historia nos muestra, y no es ningún secreto, que el calendario moderno Judío (o "calendario Hebreo") está basado de un Rabino del cuarto siglo y no fue codificado por cientos de años después y no está basado en el calendario original Hebreo de las escrituras. Aun escritos del Talmud, del segundo al cuarto siglo claramente declaran que la Pascua tiene que ser en primavera y no en invierno.

Algunos dirían ¡INCREIBLE! "esto no puede ser verdad"; pero es verdad. En el Judaísmo Rabínico se enseña que los Rabinos tienen la autoridad del cielo para cambiar la Torah y aun las Santas Convocaciones de Yahweh. El Talmud también declara que Yahweh es solamente uno de 70 Rabinos y tiene que someterse a la voluntad de los otros Rabinos. Déjeme mostrarles las 4 reglas de aplazamiento que el actual calendario Judío usa cuando las Fiestas Bíblicas caen en días inconvenientes de la semana.

El Observatorio Marino de los Estados Unidos da un resumen de los cuatro *dehiyyot* (aplazamientos), lea lo siguiente:

- (a) Si el *molad* de Tishrei cae en los días 1 (domingo), 4 (miércoles), o 7 (viernes), entonces Tishrei 1 es aplazado por un día.
- (b) Si el *molad* de Tishrei ocurre a las 18 horas (mediodía) o después, entonces Tishrei 1 es aplazado por un día. Si esto causa que Tishrei 1 caiga en los días 1,4, o 6 entonces Tishrei 1 será aplazado por un día más para satisfacer la regla de aplazamiento (a).
- (c) Si el molad de Tishrei de un año ordinario (año de 12 meses) cae en el día 3 (martes) a la hora 9 o después, 204 *halakim* (a las 3:11 a.m. o después), entonces Tishrei 1 es aplazado por dos días al día 5, de ese modo satisfaciendo la regla de aplazamiento (a).
- (d) Si el primer *molad* (molad de Tishrei) después de un año bisiesto cae en el día 2 (lunes) a la hora 15 o después, 589 *halakim* (a las 9:32 o después), entonces Tishrei 1 es aplazado por un día al día 3 (martes).

También recuerde, como se ha mostrado, que el calendario Judío moderno empieza el año incorrectamente, en Tishrei y NO el mes bíblico Aviv. La mayor razón por aplazar los días sagrados de Yahweh es porque si un día festivo, y particularmente el día de Expiación (*Yom Kippur*) no caiga en un viernes o domingo, lo cual los Judíos lo toman como una carga por la razón que está junto al sábado semanal.

Además, ellos no permitirán que el último día de la fiesta de Tabernáculos caiga en el sábado por la razón de un ritual en que la tradición Judía hace de tomar ramas de sauces y golpearlas, lo cual ellos creen que estarían rompiendo el día sábado. Así que en lugar de cambiar las tradiciones hechas por los hombres, ellos solamente aplazan los días sagrados festivos a otro día.

No hay un lugar en las escrituras donde dice que cualquier hombre tiene la autoridad de cambiar el tiempo sagrado. Hay un hombre que viene (el *anti-Mesías*) el que tratará de cambiar los tiempos y leyes y está estrictamente condenado por hacerlo (*Daniel 7:25*). ¡Muy claramente las escrituras nos dicen que guardemos la Pascua en el día 14 del primer mes! ¡PUNTO! Cuando la nueva luna ocurre, entonces hasta el día 14 de luna nueva usted debe guardar la Pascua. NO HAY NINGUN lugar en las escrituras donde sugiera aplazar las Santas citas de Yahweh.

Algunos argumentarán que las palabras de Yahweh le fueron dadas a los Judíos y nosotros tenemos que seguir cualquier calendario que ellos usen, aun si está incorrecto.

Romanos 3:1 ¿Qué ventaja tiene, pues, el judío? ¿O de qué aprovecha la circuncisión?

Rom. 3:2 Mucho, en todas maneras. Primero, ciertamente, que les ha sido confiada las palabras de YAHWEH. (Esta no es una interpretación adecuada o el significado de esta escritura).

La palabra lógion (del Griego) significa *pronunciación o palabras de Yahweh*, y significa que las palabras de Yahweh se les fueron dadas a los Judíos para *preservar*, *NO cambiar*. Judá nunca perdió su identidad porque su trabajo fue de preservar la Torah sin disminución, para que la gente todavía pueda tener la palabra de Yahweh pura cuando llegara el Mesías en el primer siglo.

Romanos 3:1-2, está diciendo que la ventaja que Judá tuvo sobre Efraín es porque ellos siempre tuvieron la Torah preservada, entonces ellos tenían el primer chance de tener la salvación, mientras que Efraín, que perdió su identidad, tuvo que esperar pacientemente en cautiverio para que el mensaje de las Buenas Nuevas les llegara a ellos. En ninguna manera el hecho de que el trabajo de Judá fue de preservar la Torah, esto no les da la libertad que cambien cualquier parte de la palabra. Cualquiera que cambiaría una palabra de las Escrituras estaba bajo una maldición.

<u>Deuteronomio 4:2</u> "Ustedes no añadirán a la palabra que yo les mando, ni quitarán de ella, para que guarden los mandamientos de YAHWEH su Elohim que yo les mando.

Las palabras de Yahweh (su palabra escrita) solamente se le confió a Judá hasta que el Mesías llegue y después sería el trabajo de los seguidores del Mesías para preservar la verdadera palabra pura desde ese entonces.

<u>Génesis 49:10</u> No será quitado el cetro de Judá, Ni el legislador de entre sus pies, Hasta que venga Siloh; Y a él se congregarán los pueblos.

También, usted tiene que recordar que las 4 reglas de aplazamiento mencionadas arriba **NO ESTABAN EN EFECTO** en el primer siglo durante los días de Yahshúa, y voy a citar de la Mishná de los Judíos para que conclusivamente compruebe ese punto.

Es de la Mishná que aprendemos que las Fiestas Bíblicas pueden ocurrir en cualquier día de la semana (traducción de Dansby) como es mencionado en la pág. 125, #6: "En un Día Festivo al lado del Sábado, sea antes o después, un hombre puede preparar dos Eruv..."

Todavía en la Mishná, en la pág. 146 #10 aprendemos que el 16 de Aviv puede caer en un Sábado; las págs. 197, 201, 213 muestran que el antiguo calendario no está en armonía con el calendario moderno de los Judíos. De hecho pág. 509 #7 muestra que el Día de Expiación puede caer en un viernes, el día antes del Sábado semanal. Esto está en oposición directa del moderno calendario Judío que tiene reglas de aplazamientos para que en el Día de Expiación no pueda caer antes o después del Sábado semanal.

Así que ahí lo tiene. Si vamos a seguir a los Rabinos para establecer el calendario, ¿a cuál Rabino de cuál época vamos a seguir? Porque el calendario Judío hoy en día no es el calendario utilizado en los días de Yahshúa, y ni aun tampoco aquel calendario del segundo al cuarto siglo, porque a ese tiempo la Pascua caía antes del equinoccio vernal, y hoy en día la Pascua (pero no el primer día de Aviv) tiene que caer después del equinoccio vernal. También, no hubo leyes de aplazamientos en el tiempo de Yahshúa y el año antes de que Él muriera Yom Kippur cayó en domingo, que estaría contra una de las reglas de aplazamiento.

Quisiera también comprobar con el Nuevo Testamento que conclusivamente no había reglas de aplazamiento en el primer siglo, durante el ministerio de Yahshúa.

<u>Juan 7:2</u> Y la fiesta de los judíos, <u>la de los Tabernáculos, estaba cerca</u>.

<u>Juan 7:37</u> <u>Y en el último día, el gran día de la fiesta</u>, Yahshúa puesto en pie, exclamó en alta voz, diciendo: Si alguno tiene sed, que venga a mí y beba.

Juan 7:53 Y cada uno se fue a su casa.

Juan 8:1 Pero Yahshúa se fue al Monte de los Olivos.

<u>Juan 8:2</u> <u>Al amanecer</u>, vino otra vez al templo, y todo el pueblo venía a Él; y sentándose, les enseñaba. (Este es el próximo día después del último Gran día).

<u>Juan 9:1</u> Al pasar adelante, vio a un hombre ciego de nacimiento, (Todavía es el mismo día después del último Gran día).

<u>Juan 9:7</u> y le dijo: "Ve y lávate en el estanque de Siloé". El ciego fue, pues, y se lavó y regresó viendo.

Juan 9:14 Pero era sábado el día en que Yahshúa hizo barro y le abrió los ojos.

Es interesante, si usted lee las escrituras de arriba verá que el último Gran Día o el día octavo de la fiesta cayó en un viernes y el próximo día fue un Sábado, cuando Yahshúa sanó al ciego. Sabiendo esto por seguro en las Escrituras, solamente cuente hacia atrás desde el viernes, el último Gran Día que es el día 22 del Séptimo mes, atrás al día decimo des mes que es Yom Kippur, y usted vera que fue un domingo, así que aquí mismo en las Escrituras uno fácilmente puede desaprobar que hubo cualquier tipo de reglas de aplazamiento para que Yom Kippur no cayera en un domingo en el primer siglo.

Las Escrituras son claras. Yahweh creó el sol y la luna y estrellas para que nos muestre el tiempo de Sus Fiestas. Ningún hombre tiene la autoridad de hacer eso. Para aplazar la fiesta de Tabernáculos por un día no es tan diferente que aplazar el sábado por el domingo. No hay base escritural para ambos.

Claramente, por las Escrituras debemos empezar el año en primavera después del equinoccio vernal y no en el invierno antes; así siempre ocurriendo en primavera. Si el duodécimo mes del año (Adar) cayó lo suficientemente temprano para permitir que otra luna nueva ocurra antes del equinoccio vernal, hay necesidad de añadir un decimotercero mes y esperar hasta que el equinoccio vernal fuera observado como el principio de primavera y el Año Nuevo. ¡Esta añadidura de un mes intercalado siempre guardó el primer mes del año después del equinoccio vernal!

¡El año es un evento astronómico determinado por el sol! Es el punto donde la revolución de la tierra alrededor del sol venga a completar su ciclo. ¡El sol determina el año! Y ese punto de regreso es el equinoccio vernal.

Determinando la Pascua después del principio del Año Nuevo, i.e. después del Equinoccio Vernal, después poniendo Aviv 1 antes del equinoccio vernal, estaría permitiendo que la Pascua esté en el Año Nuevo, pero poniendo Aviv 1 antes del fin del año, i.e. antes de que el circuito del sol se complete en el equinoccio vernal todavía estaría en el invierno del año anterior, que no es Aviv. Esa es la razón por los años intercalados (años bisiestos), i.e. la añadidura de un mes extra, para que el primer nuevo mes después de que el año empieza, después del equinoccio vernal, sea Aviv.

El año 2013 es un año así, cuando el calendario Judío empieza el año en invierno, un mes más temprano que el calendario bíblico.

Esto nos trae a un muy importante punto por qué Yahweh y el calendario bíblico nunca tuvieron a la gente físicamente observando a los cuerpos celestiales para empezar el tiempo, pero fue la ausencia de mirar a estos cuerpos lo que controlaba el tiempo.

El día empieza cuando el sol desaparece en el horizonte y ya no es visible. El mes empieza en la conjunción cuando el último creciente menguante desapareció y ahora la luna está en alineamiento perfecto (conjunción) con el soy y la tierra, y el año empieza cuando el sol pasa el ecuador y ahora está nuevamente en la primera constelación del año. Otra vez, esto no es algo que usted va a ver físicamente pero sabemos del día del equinoccio vernal por la sombra de las cosas que no se ven (el sol) como leemos en Hebreo 11:1.

<u>Hebreos 11:1</u> Ahora, la fe es la certeza de lo que se espera, <u>la evidencia de las cosas que no se ven</u>. (Traducción literal).

Es por la sombra del sol que uno puede determinar el día del equinoccio como lo fue hecho en tiempos bíblicos con relojes del sol. Muchos antiguos relojes del sol han sido encontrados cerca del Templo en Jerusalén, y también fue dicho que Salomón construyó el Templo en manera que el sol resplandeciera a través de la entrada oriental solamente durante los equinoccios, el punto divisorio entre invierno y verano, y el viejo y nuevo año. Después la próxima luna nueva después del equinoccio es Aviv, el primer de los meses. Cómo de realmente sencillo es el calendario.

\_\_\_\_\_\_

# Capítulo 3: ¿Cuándo Empieza el Mes?

¿Qué es la luna nueva según las Escrituras? Todo lo que nuestro Padre Celestial hace tiene orden judicial. Sencillamente puesto el orden judicial es el orden que Yahweh estableció en la creación, de cómo las cosas trabajan, como la gravedad. El orden judicial de Yahweh pone precedente para nuestras vidas y cómo debemos adorarlo. Así que cuando estamos viendo qué constituye una nueva luna según las Escrituras, vamos a ver los precedentes que Él ha puesto, porque *Él no cambia (Mal. 3:6)*.

<u>Hebreos 11:1</u> Ahora, la fe es la certeza de lo que se espera, <u>la evidencia de las cosas que no se ven</u>.

<u>Hebreos 11:3</u> Por la fe entendemos haber sido constituido el universo por la palabra de YAHWEH, <u>de modo que lo que se ve fue hecho de lo que no se veía</u>.

Así que vemos el precedente puesto en la creación, que las cosas creadas no vinieron de las cosas que se ven. De la misma manera que el mundo empezó en la oscuridad (*Gen. 1:2-3*), y el día empieza en la oscuridad, y aun la vida en el vientre empieza en la oscuridad, el precedente puesto es que el mes empieza en la conjunción, el tiempo exacto cada mes en que la tierra, la luna y el sol están alineados en perfecto orden. Es como cuando su reloj está exactamente a las 12:00 en punto reiniciándose, cuando la luna, la tierra y el sol están totalmente alineados a ese momento cada 29 ½ días en la conjunción, es el principio del nuevo mes.

Yahweh es perfecto y simétrico. El sol, luna y estrellas son un reloj en el cielo. Desde que la mayoría de gente en tiempos antiguos fueron agricultores o pastores se puede razonar que Yahweh haría que el tiempo se tome en manera muy sencilla, lógica y simétrica.

Cuando usted mira una luna cuarto creciente el mes está a ¼. Cuando mira la luna llena el mes está a la mitad. Cuando mira una luna cuarto menguante ¾ del mes ha pasado, y cuando la luna está nuevamente oscura en la conjunción el mes está reiniciando. Si alguien está empezando el nuevo mes por visualizar el creciente de la luna, entonces cuando mire al cuarto creciente de la luna el mes no estaría avanzado a ¼, cuando mire la luna llena el mes no estaría a la mitad. Esto quitaría la visualización simétrica del ciclo de la luna.

También si vemos en Génesis 1:14:

<u>Génesis 1:14</u> Dijo luego Elohim: Haya lumbreras en la expansión de los cielos para separar el día de la noche; y sirvan de señales para las estaciones (Tiempos Señalados: las fiestas), para días y años.

Así que vemos otra vez el precedente puesto por Yahweh es que los luminarios (sol, luna, y estrellas) serían el factor divisorio para calcular el tiempo. Desde que el sol es la luz mayor entonces gobierna el día, y la luna siendo la luz menor gobernaría el mes, y una combinación del sol y las estrellas y su rotación y ciclo gobiernan el año. Esto es como las fiestas serían contadas. También note que aquí no hay nada mencionado acerca de la cebada.

Ahora, note que nunca dice que usted tiene que buscar el sol o la luna visualmente para empezar su día o mes. Es completamente lo opuesto; sabemos que el día empieza en la ausencia del sol, y el ciclo

del mes igualmente empieza con la ausencia de la luna. Mientras el sol pasa sobre el horizonte y ya no se puede ver, el nuevo día empieza, igualmente cuando el creciente menguante se desaparece y la luna entra en perfecto alineamiento con el sol y la tierra a la conjunción, esto empieza el nuevo mes.

<u>Salmo 104:19</u> Tú nombraste la luna para marcar las estaciones (moedím), y el sol sabe cuándo ponerse.

Note que el sol sabe cuándo ponerse. Como fue mencionado, es la ausencia del sol lo que hace empezar al día, igual como es la ausencia de la luna lo que empieza el mes.

El Hebreo originalmente fue un lenguaje hieroglífico, en lugar de tener letras tenía 22 dibujos. Cuando usted junta los dibujos estos hacen palabras. *En el Hebreo original la ilustración para la "luna nueva" es "la separación, del ciclo o camino, de la luna que se consume*". Esto tendría que ser la conjunción. La luna nunca para, siempre sigue moviéndose, pero una vez cada 29 ½ días ese ciclo ocurre en un instante con el ciclo de la tierra y el sol causando la oscuridad de la luna y la separación de su ciclo de luz. El ciclo de la conjunción es muy constante, cada 29 ½ días, pero porque su rotación es elíptica y no circular, buscando visualizar el creciente al principio del mes puede variar entre unas 12 horas después de la conjunción a 72 horas después. Yahweh no usaría un recurso poco fiable para empezar el mes y también uno tendría que esperar en la fiabilidad del hombre para ser informado.

También, ¿Qué ocurre si está nublado?, ¿Cómo podría uno buscar una luna en esas condiciones? Ellos tendrían que aplazar la luna nueva aunque esté ahí porque no pueden verla por causa de las nubes. Esto no sería tan diferente como las reglas de aplazamientos de los rabinos cuando empiezan el año nuevo. Además, cuando uno está buscando el creciente en Jerusalén para empezar el mes, ¿cómo podría alguien en los Estados Unidos, antes de la tecnología moderna, saber cuándo la luna nueva fue vista en Israel? ¿Cómo podría usted empezar su año y mes, y guardar la Pascua correctamente sin saber cuándo empezó el mes?

Aquí hay algunas preguntas para aquellos que visualmente buscan la luna deben preguntarse cuando estén buscando la manera apropiada de cómo empieza el mes bíblico.

- 1) ¿Si uno está buscando el creciente de la luna nueva para empezar el mes, busca y sigue usted el creciente localmente o el de Jerusalén? Si busca el creciente localmente entonces puede haber hasta 3 diferentes fechas para la misma Fiesta Bíblica, y si siguen el creciente de Jerusalén ¿entonces cómo podría usted saber cuándo el creciente fue visto en Jerusalén antes de que hubiera teléfonos y el internet? ¿Cómo los creyentes del Nuevo Pacto guardarían la Pascua cada año, como es mandado, si ellos no sabían cuando Aviv 1 cae?
- 2) ¿Si usted tiene que físicamente ver la luna para empezar el mes, entonces que hace si está nublado? ¿Qué si la luna pudiera ser vista sin que hubiera nubles allí, pero ellos lo aplazan por las nubes?
- 3) ¿También, desde que el ciclo de la luna es elíptico y no circular la luna nueva puede ser vista 12 horas después de la conjunción en un mes, o hasta 72 horas después, es casi 4 días de diferencia en otros meses? ¿Cómo puede usted estar casi al cuarto día del ciclo del mes y llamarlo el primero?

<u>Deuteronomio 16:1</u> Guardarás el mes de Aviv, y harás pascua a YAHWEH tu Elohim; porque en el mes de Aviv te sacó YAHWEH tu Elohim de Egipto, de noche.

Los proponentes de la luna creciente frecuentemente se dirigen a esta escritura como prueba de que uno físicamente tiene que buscar el creciente de la luna nueva para empezar el mes. Sin embargo, en Hebreo la palabra para *guardar (Observarás*, en varias traducciones) en la concordancia Strong es 8104 "Shamár" y no significa mirar físicamente, pero más bien cuidar, guardar y proteger, estar consiente. Es exactamente la misma palabra usada en Éxodo 31:16, cuando nos manda que tenemos que observar el día sábado, y yo no creo que cualquiera argumentará que en el sábado no estamos buscando mirar algo para empezar el día, en realidad es lo opuesto, es la ausencia del sol lo que nos dice que el sábado ha empezado.

Esto nos trae al punto más importante por qué Yahweh y el calendario bíblico nunca tuvieron a la gente físicamente observando a los cuerpos celestiales para empezar el tiempo, pero realmente fue la ausencia de estos cuerpos lo que controlaba el tiempo.

El día empieza cuando el sol desaparece sobre el horizonte y no ya no es visible. El mes empieza en la conjunción cuando el creciente menguante ya se ha desaparecido y ahora la luna está en perfecto alineamiento (conjunción) con el sol y la tierra, y el año empieza cuando el sol pasa por el ecuador y se coloca en la primera constelación del año. Otra vez, esto no es algo que usted tiene que buscar físicamente pero sabemos que del día del equinoccio vernal por la sombra de las cosas que no se ven (el sol) como leemos en Hebreos 11:1.

<u>Hebreos 11:1</u> Ahora, la fe es la certeza de lo que se espera, <u>la evidencia de las cosas que no se ven</u>.

Es por la sombra del sol que uno puede determinar el día del equinoccio como lo fue hecho durante tiempos bíblicos con los relojes del sol. Han encontrado muchos relojes del sol antiguos cerca del Monte del Templo en Jerusalén y fue dicho que Salomón construyó el Templo en manera que el sol resplandeciera en la entrada oriental solamente en el día del equinoccio.

<u>Colosenses 2:16</u> Por tanto, nadie os juzgue en comida o en bebida, o en cuanto a días de fiesta, luna nueva o días sábados.

**<u>Col. 2:17</u> todo lo cual es sombra** de lo que ha de venir; excepto el cuerpo es del Mesías.

Yahweh específicamente hiso la calculación del tiempo en una manera de que el hombre **no tendría que buscar físicamente el sol o la luna**, o estrellas y después empiece a adorarlos como los paganos. Si usted mira en la Torah, usted verá que Yahweh específicamente les mandó que no observen y adoren al sol, la luna y las estrellas.

<u>Deuteronomio 4:19</u> <u>No sea que alces tus ojos al cielo</u>, y viendo el sol y <u>la luna</u> y las estrellas, y todo el ejército del cielo, seas impulsado, y te inclines a ellos y les sirvas; porque YAHWEH tu Elohim los ha concedido a todos los pueblos debajo de todos los cielos.

¿Ahora, cree usted honestamente que en un lugar donde la gente estaba adorando al sol, la luna y las estrellas, y con la tendencia al paganismo de los Israelitas como la del becerro de oro, que Él los tuviera haciendo ir cada mes a buscar el creciente de una luna? esto sería como mandar a un alcohólico a mirar un cuarto lleno de whiskey y diciéndole que no tome.

También, miremos a las siguientes escrituras en el libro de Deuteronomio.

<u>Deuteronomio 17:2</u> Cuando se hallare en medio de ti, en alguna de tus ciudades que YAHWEH tu Elohim te da, hombre o mujer **que haya hecho mal ante los ojos de YAHWEH tu Elohim** traspasando su pacto,

<u>Deu. 17:3</u> que hubiere ido y servido a dioses ajenos, y se hubiere inclinado a ellos, ya sea al sol, o a la luna, o a todo el ejército del cielo, lo cual yo he prohibido;

<u>Deu. 17:4</u> y te fuere dado aviso, y después que oyeres y hubieres indagado bien, la cosa pareciere de verdad cierta, que tal abominación ha sido hecha en Israel;

<u>Deu. 17:5</u> entonces sacarás a tus puertas al hombre o a la mujer que hubiere hecho esta mala cosa, sea hombre o mujer, y los apedrearás, y así morirán.

Cuando Israel entró a la tierra de Canaán (después llamada Israel) bajo Josué, había Cananeos, Ferezeos, Jebuseos, Amorreos, y otros paganos que vivían ahí y santificaban el creciente de la luna. Es por esto que Yahweh le dijo a Israel que no hagan estas cosas y es por esto que claramente, buscando ver el creciente de la luna no es la manera para empezar el mes.

En Hebreo hay una palabra para creciente, pero nunca es usada, ni una vez cuando se refiere a la luna nueva. En las Escrituras, cuando se hace referencia a la luna nueva, la palabra es "Rosh kjódesh" que literalmente significa cabeza del mes o principio del ciclo de la luna, que otra vez da referencia a la conjunción o el punto de principio del ciclo de la luna, cuando el sol, la luna y la tierra están en perfecto alineamiento, y no hay absolutamente ninguna evidencia que los Israelitas habían buscado el creciente antes del cautiverio de Babilonia. Al tiempo que el creciente es visible esto ya no sería la cabeza del mes o Rosh kjódesh, pero ya estaría a uno o tres días del ciclo.

Miremos otra escritura que usa la palabra hebrea para creciente, "Saharón":

<u>Isaías 3:18</u> En aquel día YAHWEH quitará sus adornos delicados – sus brazaletes de tobillo, medallas <u>y</u> <u>Iunetas</u>,

<u>Isa. 3:19</u> sus pendientes, brazaletes y velos.

Si uno es honesto admitiría que la palabra creciente (o luneta) solamente se menciona 3 veces en las Escrituras y nunca con relación al principio del mes, sino que siempre con conexión con amuletos paganos siendo arrancados y destruidos.

Como fue mencionado, la palabra para Luna Nueva en las Escrituras es "Rosh kjódesh" y literalmente significa "cabeza del nuevo". En Hebreo la palabra para luna es "yaréakj" no es mencionada, ni mencionar el hecho de que el creciente tampoco es mencionado.

En Hebreo el nombre Lucifer es לֵלהֵי *jeilél*. Según el diccionario Strong significa (en sentido de brillantez); Luz: Lucifer.

En Hebreo la palabra *Jeilél* tiene el mismo significado en Árabe, *Jilál*, un término Árabe, particularmente asociado el creciente de la luna, primeramente desarrollado en Arabia pre-Islámica.

Un pequeño creciente de la luna es lo que se mira primero a uno, dos, o tres días después de la luna nueva. Los Musulmanes empiezan su mes no por la conjunción, sino por el creciente de la luna. Los Musulmanes buscan por Jilál (creciente) para determinar el principio y final de los Meses Islámicos. En el mundo moderno Jilál es una representación de la luna en la astrología Árabe.

En tiempos modernos, Jilál tiene conexión con la deidad posterior monoteísta de Alá. La adoración de Alá siempre es relacionada con la luna, y por medio del discernimiento de las Escrituras todos sabemos que Jeilél (Hebreo) o Jilál (Árabe) es el mismo objeto. Él es Lucifer o Satanás. Y de las Escrituras también sabemos que la adoración a Alá es la adoración al dios luna y también de Lucifer. Los crecientes de luna también están relacionados con el comunismo, el ocultismo y otras malvadas asociaciones seculares no bíblicas. El creciente de la luna también es un atributo de Isis, la Gran Madre de los Egipcios, y la iconografía Cristiana, de la Virgen María. Es inconcebible que Yahweh usara un símbolo tan oculto, pagano, para empezar Su calendario bíblico cada mes. Si leemos la historia de Gedeón en Jueces 8:21, nos dice que Yahweh no le agrada la adoración al dios luna.

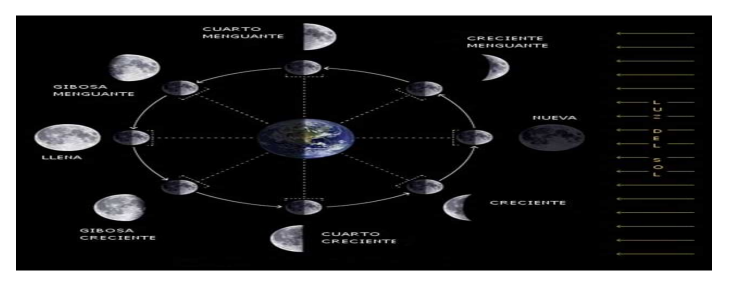
<u>Jueces 8:21</u> Entonces dijeron Zeba y Zalmuna: Levántate tú, y mátanos; porque como es el varón, tal es su valentía. Y Gedeón se levantó, y mató a Zeba y a Zalmuna; y <u>tomó los adornos de lunetas</u> que sus camellos traían al cuello.

No hay registros bíblicos o históricos que muestren que Israel estuvo buscando el creciente de la luna para empezar el mes antes de que ellos salieran del cautiverio de Babilonia en el 539 a.M. (antes del Mesías). De hecho sabemos que Israel conservó el creciente de Babilonia porque una vez que ellos regresaron de cautiverio ellos adoptaron los nombres de los meses Babilonios, como Nisán, y Tammúz. Permítame darles las siguientes Escrituras para comprobar el punto que durante el tiempo del Rey David la nación de Israel no estuvo buscando el creciente de la luna para empezar el mes, sino que estaban siguiendo la calculación.

<u>1 Samuel 20:5</u> David dijo a Yonatán: Mira, <u>mañana es luna nueva</u>, y yo debería sentarme con el rey a comer. Pero déjame partir, y me ocultaré en el campo hasta la tarde del tercer día.

¡David distintamente dijo que la **Luna Nueva es Mañana**! ¿Si Israel estaba esperando para buscar el creciente, entonces cómo sabría él conclusivamente si la Luna Nueva era el día siguiente? Algunos dirían que quizás este fue el día treinta del mes y tuvo que ser la luna nueva. Sin embargo, de hecho este no puede ser el 30 del mes porque la celebración de la Luna Nueva dura 2 días y la Luna Nueva siempre sería el 29 o el 30 pero nunca el 31 en un mes bíblico. Claramente si sabían conclusivamente cuando era la luna Nueva, entonces tuvo que ser calculado según la conjunción. En ningún lugar de las Escrituras Yahweh mandó a buscar el creciente para empezar el mes. La siguiente escritura comprobará este punto.

**Salmo 81:3** Tocad la trompeta al nuevo mes, **a la luna cubierta**, el día de nuestra fiesta.



Esta escritura, que originalmente fue escrita en Hebreo, siempre ha sido conocida teniendo referencia con Fiesta de las Trompetas, en Hebreo Yom Teruáj. Así que si el primer día del séptimo mes es una Luna Nueva y está "cubierta" o "oculta" como declaran las Escrituras, entonces solamente puede estar refiriéndose a la conjunción y no buscar un creciente. La palabra para luna cubierta en Hebreo es "késeh" y significa completamente cubierto, u oculto, que otra vez solamente puede referirse a la conjunción de la luna.

También, acerca de la Fiesta de Yom Teruáj, mire la próxima escritura.

<u>Levítico 23:24</u> Habla a los hijos de Israel y diles: "En el séptimo mes, <u>el primer día del mes</u>, tendréis día de reposo, un memorial al son de trompetas, una santa convocación.

Claramente, la Fiesta de las Trompetas solamente es <u>Un Día</u>; el primer día del séptimo mes. Sin embargo, si usted está siguiendo el creciente, entonces usted no lo verá hasta después del ocaso, y sin saber si va a ser visto o no forzará la acción de guardar este día como un sábado sea o no que el creciente ha sido visto.

Solamente este hecho muestra claramente que el calendario ha sido calculado según la conjunción porque los Sábados (Fiestas) tienen que empezar a la puesta del sol, y el creciente no es visto hasta después en la noche ¿y cómo usted sabría si este fue el primer día del séptimo mes hasta después, tarde en la noche cuando el creciente ha aparecido o no? Si la Fiesta es calculada de ocaso a ocaso, entonces el medio para calcular el día también tiene que ser sabido antes de la puesta del sol para saber si es o no es el día de Fiesta. Es totalmente ridículo pensar que Yahweh mandaría un día de Fiesta para ser guardado y usted no puede saber si es el tiempo de Fiesta hasta después en la noche, si es que la luna salió o no.

También, sabemos que Yahshúa no fue crucificado en un viernes, porque usted no puede contar tres días y tres noches en la tumba comenzando desde el viernes en la tarde hasta domingo en la mañana (Mat. 12:38-40), pero Él fue crucificado a la mitad de la semana. Ahora, si usted va al año cuando Él fue crucificado en el 30 EC (era común) usted solamente puede salir con una crucifixión a la mitad de la

semana si empieza su mes por la conjunción. Pero si está siguiendo el creciente usted regresa a una crucifixión de viernes, que es imposible según las Escrituras. Hay suficiente evidencia histórica que claramente muestra una crucifixión del 30 EC.

Otro punto importante de poner cuando se discute este tema, es que aunque sabemos que Israel buscaba el creciente de la luna después de salir de Babilonia, sabemos que Hillel el Viejo, o el Sabio (no Hillel II) reinstauró el principio del mes por conjunción en el año 10 a.M., solamente 7 años antes del nacimiento de Yahshúa.

En el libro de Magid Harakia en la pág. 53 dice que los Rabinos en el tiempo de Hillel sabían cómo calcular los meses, pero lo guardaron como secreto y simplemente usaron el creciente para confirmar sus calculaciones. A pesar de todo, la historia claramente nos muestra que Hillel el Viejo, en el año 10 a.M. reinstauró la calculación del mes por la conjunción. Hillel el Viejo fue tan respetado que el Talmud lo llama el sucesor del sacerdote Esdras.

"Hay uno entre ustedes que es digno de que la shekinah more en él como moró en Moisés, pero esta generación no lo merece. Los sabios en el tiempo presente ponen sus ojos en Hillel el Viejo. Y cuando él murió ellos lamentaban y dijeron, 'Ay, el varón piadoso, el varón humilde, el discípulo de Esdras'." (El Talmud Babilonio, Sanedrín 11a).

Cuando miramos al patrón de Yahweh (que no cambia, Mal. 3:6) vemos desde Génesis 1:14 que Yahweh establece el estándar para el tiempo por la rotación natural del sol, luna, y estrellas. Cuando la tierra da vuelta en su eje una vez, de ocaso a ocaso se llama un día (Lev. 23:32). Cuando el sol hace un círculo completo alrededor de la tierra, de equinoccio a equinoccio, esto es el año, y cuando la luna hace una completa revolución alrededor de la tierra y se reinicia a la conjunción, esto es un mes. Si la luna nueva se calcula por el creciente, esto interrumpe el patrón circular de todo hasta por 3 días.

El creciente no es constante y puede ser visto de unas 12 horas después de la conjunción hasta 72 horas después. En todas la Escrituras no hay ni un mandamiento que muestra que hay que buscar físicamente el creciente para empezar el mes, pero como el Salmo 81:3 claramente muestra, la Luna Nueva empieza al tiempo que está cubierta (conjunción).

Por medios de seres humanos que incorrectamente ponen respuestas a la ecuación, sea por el hombre sembrando la cebada, o el hombre buscando a qué tiempo el creciente de la luna fue visto, esto niega el poder soberano que Yahweh tiene sobre sus cuerpos celestiales. En ningún lugar en las escrituras se mira actividad humana en conexión a la necesidad de poder empezar un nuevo ciclo de tiempo, como se mostró durante el diluvio con Noé (Gen. 8:13-14).

Yahweh simplemente nos dice por medio de las Escrituras cuales son los marcadores para el tiempo que Él creó (Gen. 1:14) y el hombre sencillamente tenía que observar esos marcadores y ver las señales celestiales para el principio de día, mes, y año, pero no para controlarlos.

# Capítulo 4: ¿Cuál día es la Conjunción?

Yahweh trabaja en manera circular no lineal y el mes circula alrededor de la esfera de la luna como un perfecto círculo. Cuando usted mira la luna cuarto creciente el mes está a ¼. Cuando mira la luna llena el mes está a la mitad, cuando mira al cuarto menguante ¾ ha pasado, y cuando está oscura la luna nueva se está reiniciando. Yahweh nos prohíbe en *Deu. 4:19* mirar al sol, y la luna, y las estrellas para adorarlos. Es por esto, entre muchas otras razones, que creo que la manera escritural para empezar el nuevo mes es por la conjunción de la luna, en lugar de observar el creciente visualmente que salió de Babilonia.

Así que la próxima pregunta sería, ¿Cuándo calculamos el principio del nuevo mes, en el día de la conjunción o esperamos hasta el ocaso del día? Creo que este capítulo le dará la respuesta.

Antes de todo vamos a definir qué es una conjunción. Según la Enciclopedia Britannia en astronomía, una conjunción es una aparente reunión o alineamiento de dos o más planetas en la misma longitud celestial. La luna está en conjunción con el sol durante la fase de la Luna Nueva, cuando se coloca entre la tierra y el sol y el lado girado hacia la tierra está oscuro.

Hay varios errores en conexión con la conjunción, uno de estos es que ocurre en cada lugar de la tierra, al mismo tiempo sobre toda la tierra. Es por esta falsa creencia que algunos guardan la luna nueva en el mismo día de la conjunción, empezando en la noche anterior, aun cuando esto puede ser 23 horas antes de que la conjunción ocurra, y todavía es el último día del mes anterior. Algunas de estas mismas personas argumentan que nosotros no podemos empezar el año antes del equinoccio vernal, porque así estaremos empezando el año nuevo antes de que el año viejo acabe. Aunque nosotros creemos que el año no puede empezar hasta el cambio del invierno a verano, es una contradicción total empezar cada nuevo mes antes de que la conjunción actual realmente ocurra.

El problema está con la definición incorrecta de algunos, de qué es una conjunción. Básicamente de la definición de arriba vemos que una conjunción es básicamente un eclipse de la luna, porque está alineada entre la tierra y el sol, y haciendo que un lado esté básicamente oscuro. Porque la rotación de la luna es elíptica y no circular, la luna nunca está realmente 100% oscura, pero aun todavía esto no se puede ver a simple vista. La lógica le mostrará que si un eclipse está ocurriendo en Japón, no puede estar ocurriendo en el otro lado del mundo como en Nueva York al mismo tiempo. Así que aunque la conjunción de la luna nueva ocurre solamente en un momento del tiempo, aproximadamente cada 29 ½ días, esto no ocurre en cada lugar en la tierra. Por la misma definición de la conjunción, los cuerpos celestes (en este caso la luna, el sol y la tierra) deben de estar en la misma longitud. Cuando la luna está en conjunción con la tierra durante Rosh kjódesh, toda la tierra no está en la misma longitud, solamente el área donde ocurre la conjunción. Así que la conjunción **NO** ocurre en cada lugar sobre toda la tierra al mismo tiempo, aunque si ocurre solamente en un momento del tiempo aproximadamente 29 ½ días. Usted puede averiguar esto en un sitio del internet para la conjunción, y mire una ilustración de la conjunción de cualquier mes y verá que esto está claramente correcto.

Así que la conjunción ocurriría en un lugar de la tierra, que provocaría la luna nueva o el mes en esa área donde la puesta del sol está ocurriendo, y así como lo hacemos cada semana con el sábado, esperamos de acuerdo a donde estemos en la tierra para que la tierra rote en su axis, y el nuevo mes nos llega a nosotros cuando ocurre la puesta del sol en nuestra área respectiva. Si nosotros no empezamos el sábado a las 12 de la tarde porque ya pasó la puesta del sol en Jerusalén, ¿por qué vamos a empezar el nuevo mes en algunos casos 23 horas o más antes de que el viejo mes ha terminado, solamente porque una puesta del sol y conjunción ha ocurrido al otro lado del mundo en algún lugar?

La próxima falsa suposición que algunos tienen para empezar el mes en el mismo día que ocurre la conjunción, en lugar de esperar para la próxima puesta del sol, es que algunos han dicho que uno celebra su aniversario en el día de su aniversario, no el próximo día. En la superficie esto suena lógico, pero otra vez si mi aniversario fue marzo 1 yo no voy a comenzar a celébralo en febrero 28 solo porque marzo 1 ya ha ocurrido en Israel. Esperando hasta la puesta del sol en su área después de que la conjunción ha ocurrido en algún lugar sobre la tierra, usted no está empezando el mes tarde. El mes empezó donde la conjunción ocurrió en la tierra, usted simplemente está esperando a que la tierra gire y la puesta del sol y el nuevo mes le llega a usted, igualmente como lo hacemos con el sábado.

Regresemos al tiempo de la creación para poner este asunto aun más sencillo de comprender. La mayoría estaría de acuerdo que las Escrituras indican que antes del diluvio de Noé hubo 12 meses de 30 días cada año.

<u>Génesis 7:11</u> El año seiscientos de la vida de Noé, en el mes segundo, a los diecisiete días del mes... <u>Gén. 7:24</u> Y prevalecieron las aguas sobre la tierra ciento cincuenta días.

**<u>Gén. 8:4</u>** Y reposó el arca en el mes séptimo, a los diecisiete días del mes, sobre los montes de Ararat.

Podemos ver que a la creación hubo 12 meses iguales con 30 días. También sabemos que el sol, luna, y estrellas fueron dados para dar el tiempo de los "moedim" o las fiestas apartadas de Yahweh.

<u>Génesis 1:14</u> Dijo luego Elohim: Haya lumbreras en la expansión de los cielos para separar el día de la noche; y sirvan de señales para las <u>estaciones</u>, para días y años.

En Hebreo la palabra *estaciones* es "*moedim*", que son las Fiestas de Levítico 23. También sabemos que las Fiestas bíblicas no fueron mandadas para ser Israel en el desierto, sino cuando ellos **entren a la tierra de Israel** ellos iban a guardar estos días.

**<u>Levítico 23:9</u>** Y habló YAHWEH a Moisés, diciendo:

<u>Lev. 23:10</u> Habla a los hijos de Israel y diles: <u>Cuando hayáis entrado en la tierra</u> que yo os doy, y seguéis su mies, traeréis al sacerdote una gavilla por primicia de los primeros frutos de vuestra siega.

Vemos que el mandamiento para guardar estos días de fiesta fue cuando estuvieran en Israel, y particularmente en Jerusalén. Jerusalén también es llamada el centro de la tierra. Así que se puede razonar que antes del diluvio cuando hubo 12 meses de 30 días, la conjunción hubiera ocurrido exactamente al ocaso en Jerusalén, el centro de la tierra, cada mes. Siendo este el caso, entonces hay razón que si usted estaría viviendo en Nueva York en este tiempo, cuando el ocaso y nuevo mes

empezaba en Jerusalén y solamente eran las 12 de la tarde en NY, usted no hubiera empezado su nuevo mes 18 horas antes, el día anterior, sino que hubiera esperado 7 horas después del ocaso en Jerusalén, hasta que ocurriera el ocaso en NY y su mes empezaba. Esto es lógico y también es como observamos cada sábado, esperando que el día nos llegue, ¿Así que, por qué debemos crear una nueva regla que no existe para el nuevo mes?

Vamos a hablar un poco más del tema para aclararlo más. La mayoría está de acuerdo que a la creación hubo 12 meses de 30 días como hemos comprobado con el libro de Génesis. ¿Y qué causó el cambio de la rotación de la luna para cambiarlo a una rotación de 29 ½ días? Bueno, recientemente la ciencia reclama que este cambio ocurrió alrededor del 700 a.M., Eso es muy interesante. ¿Qué ocurrió alrededor del 700 a.M. que pudo haber cambiado el curso de los cuerpos celestiales? La respuesta es, que ese fue el tiempo cuando Ezequías le pidió a Yahweh que moviera el reloj del sol 10 grados hacia atrás.

<u>Isaías 38:7</u> Y esto te será señal de parte de YAHWEH, que YAHWEH hará esto que ha dicho: <u>Isa. 38:8</u> He aquí yo haré volver la sombra por los grados que ha descendido con el sol, en el reloj de Acaz, diez grados atrás. Y volvió el sol diez grados atrás, por los cuales había ya descendido.

Si aun la ciencia tiene prueba que este es el mismo tiempo cuando los cuerpos celestiales cambiaron su curso, no miro razón de no creer que este fue el evento que lo hiso.

Pero también algo más ocurrió alrededor de los años 700 a.M. que también tomaría parte en el cambio del calendario. ¿Recuerda usted de cómo habíamos mencionado que los días festivos se les fue dado a la nación de Israel para cuando ellos entren en la tierra de Israel? Yahweh también les mandó a ellos que fueran a Jerusalén y solamente a Jerusalén para estos días festivos.

<u>Deuteronomio 16:16</u> Tres veces cada año aparecerá todo varón tuyo delante de YAHWEH tu Elohim en el lugar que él escogiere: en la fiesta solemne de los panes sin levadura, y en la fiesta solemne de las semanas, y en la fiesta solemne de los tabernáculos. Y ninguno se presentará delante de YAHWEH con las manos vacías.

Por eso es que es lógico que la conjunción y el ocaso tuviera que ocurrir en Jerusalén en cada mes cuando hubieron 12 meses de 30 días, la razón de crear los cuerpos celestiales fue para mostrarle a Israel los días festivos en Jerusalén.

Ahora, no solamente retrocedió Yahweh el reloj del sol para Ezequías alrededor del año 700 a.M., pero también algo grande ocurrió en la historia de Israel. En el 723-722 a.M. Israel salió a cautiverio a Asiria y a los cuatro extremos de la tierra. Uno de los castigos más grandes de esta diáspora fue que ellos ya no podían guardar las fiestas en Jerusalén. La conjunción ocurría cada mes en Jerusalén para empezar el mes y mostrar donde estaba el pueblo del pacto de Yahweh. ¿No es esto interesante, que desde alrededor del año 700 a.M. la conjunción y el ocaso ya no ocurren cada mes en Jerusalén, sino que ocurre en un lugar diferente de la tierra cada mes? Esto nunca ocurre dos meses consecutivos en el mismo lugar, pero a como la rotación de los cuerpos celestiales se mueven, igualmente cambia el lugar de la conjunción y el ocaso.

Si la conjunción fue puesta en Jerusalén, el centro de la tierra, antes del cautiverio de Israel, no puede ser una coincidencia que después de su cautiverio fue movida a otros lugares diferentes sobre toda la tierra cada mes. Si la conjunción ocurría cada mes en Jerusalén para mostrar donde estaba el pueblo del pacto de Yahweh, entonces al poner la conjunción en un lugar diferente cada mes muestra que la diáspora de Israel está sobre todo el mundo, cosa que la historia demuestra que es correcto.

Creo que estos hechos no pueden ser ignorados. Antes del 700 a.M., si usted vivió en Norte América y observó la Luna Nueva, usted hubiera esperado hasta la conjunción en Jerusalén y después algunas 7 horas más tarde al ocaso en su área local usted hubiera empezado su nuevo mes, no 18 horas antes que la conjunción ocurra.

Un punto más para mayor consideración en este tema. Cuando estuve estudiando todo el tema de la Luna Nueva por la conjunción, o la de observación visual, me dirigí a una Escritura que claramente nos dice cuando es la Luna Nueva.

**Salmo 81:3** Tocad la trompeta al nuevo mes, **a la luna cubierta**, el día de nuestra fiesta.

Fuimos a varios expertos lingüísticos en Israel preguntándoles por la verdadera definición de "késeh" siendo usado para la luna cubierta, y nos han dicho que significa ser completamente cubierto. Cuando usted pone una tapa en un barril para cubrirlo completamente, o cuando se pone una gorra sobre su cabeza usted usaría la palabra késeh. También los expertos en Israel nos han dicho que este Salmo siempre ha sido relacionado por los Rabinos con referencia a la Fiesta de las Trompetas, o en Hebreo Yom Teruah, la única Fiesta que ocurre en la Luna Nueva, que claramente muestra de este Salmo que sería calculada por la conjunción, cuando la luna está completamente cubierta por oscuridad y no por buscar el creciente.

Este versículo claramente me comprobó que la luna empieza por la conjunción y <u>no</u> por buscarla visualmente. Solamente piense en eso simétricamente por un momento. Si la luna no es nada más que un reloj en el cielo entonces un cuarto de la luna sería un cuarto del mes, y una luna llena sería la mitad del mes, ¿y qué es lo opuesto a la luna llena? ¡Es la conjunción! ¿Si usted tiene un pastel entero en su mesa, que sería lo opuesto a ese pastel entero? La respuesta es que no hay pastel.

El único problema cuando usted calcula la luna nueva a 23 horas adelantado, calculando la conjunción al día dela conjunción y no esperando hasta después de la conjunción actual, cuando la tierra gira y el mes le llega a usted, es que usted nunca tendrá su Fiesta de Sukkot en la luna llena. Mire en un programa de computadora y verifique esto usted mismo. La única manera de asegurar que su fiesta siempre caiga en la luna llena es al calcular su mes por conjunción, esperando hasta la puesta del sol en su local después que la conjunción ocurra. Si usted empieza su nuevo mes temprano en el día de conjunción antes que la luna nueva venga a donde usted está, usted siempre empezará su mes temprano y nunca tendrá su Fiesta en la luna llena. Siguiendo el sistema visual casi nunca tiene a la Fiesta cayendo en luna llena. La única manera de asegurar que su Fiesta siempre caiga en la luna llena es de esperar por dejar que el eclipse de la conjunción ocurra y dejar que la tierra gire hacia usted, y el ocaso empezará su nuevo mes. Como el sábado, dentro de 24 horas de la conjunción la tierra hará su giro en su eje y el nuevo mes habrá empezado sobre toda la tierra.

# Capítulo 5: ¿Cuándo fue Crucificado Yahshúa?

En el Nuevo Testamento, Yahshúa claramente nos dio la única señal donde nosotros supiéramos que Él fue el Mesías.

<u>Mateo 12:39</u> El respondió y les dijo: "Una generación malvada y adúltera exige una señal, pero no se le dará ninguna señal, sino la señal del profeta Yonah.

<u>Mat. 12:40</u> Porque así como Yonah estuvo tres días y tres noches en el vientre del gran pez, así estará el Hijo del Hombre en el corazón de la tierra tres días y tres noches.

Esa señal es la resurrección; Que Él moriría, pero Yahweh lo levantaría según las Escrituras.

<u>Salmo 16:9</u> Por tanto, mi corazón se alegra y mi alma se regocija; también mi carne morará segura, <u>Salmo 16:10</u> <u>pues tú no abandonarás mi alma en el Seol, ni permitirás a tu Santo ver corrupción</u>. <u>Salmo 16:11</u> Me darás a conocer la senda de la vida; en tu presencia hay plenitud de gozo; en tu diestra, deleites para siempre.

99% de los que proclaman ser Cristianos celebran la muerte y resurrección de Yahshúa cada año desde el Viernes Santo (sexto día) a Domigno de Resurrección (primer día de la semana). Y todavía un niño puede ver que usted no puede tener 3 días y 3 noches desde la tarde el viernes hasta temprano en el domingo, claramente mostrando que la crucifixión de Viernes Santo y Domingo de Resurrección no pueden ser apoyados por las Escrituras, y es meramente una tradición de la Iglesia Católica.

De las Escrituras que mostraré parece indicar dogmáticamente que una crucifixión del jueves es el único día que encaja el mandato de las Escrituras. Las Escrituras declaran que "al tercer día" Él (Yahshúa) resucitará, en vez de después.

<u>Marcos 9:31</u> Pues enseñaba a sus discípulos, y les decía: El Hijo del hombre será entregado en manos de hombres, y lo matarán; pero, después de muerto, resucitará <u>al tercer día</u>.

<u>Mateo 16:21</u> Desde aquel tiempo comenzó Yahshúa a declarar a sus discípulos que le convenía ir a Jerusalén, y padecer mucho de los ancianos, y de los príncipes de los sacerdotes, y de los escribas; y ser muerto, y resucitar <u>al tercer día</u>.

**<u>Mateo 17:23</u>** y le matarán; mas <u>al tercer día</u> resucitará. Y ellos se entristecieron en gran manera.

<u>Mateo 20:19</u> y le entregarán a los gentiles para que le escarnezcan, le azoten, y le crucifiquen; mas <u>al</u> <u>tercer día</u> resucitará.

<u>Lucas 18:33</u> Y después que lo hayan azotado, lo matarán; pero <u>al tercer día</u> resucitará.

<u>Lucas 9:22</u> Y les dijo: "Es necesario que el Hijo del Hombre pase muchos sufrimientos, y que lo rechacen los ancianos, los principales sacerdotes y los escribas, y que lo maten y que resucite <u>al tercer día</u>".

Así que de las Escrituras parece muy claro que Yahshúa será resucitado <u>AL</u> tercer día y NO después del tercer día, ya en el cuarto día. Esto es porque el cuerpo se descompone al cuarto día y estaría podrido. Por eso el Salmo 16:10 dice "pues tú no abandonarás mi alma en el Seol, ni permitirás a tu Santo ver corrupción". La indicación es que el Mesías no será dejado en la tuba hasta el cuarto día, cuando el cuerpo empieza a podrirse. Pero mire la siguiente Escritura que también confirma esto, con la muerte de Eleazar (Lázaro).

<u>Juan 11:17</u> Cuando llegaron, Yahshúa encontró que Eleazar ya había estado en el sepulcro por cuatro días.

<u>Juan 11:38</u> Yahshúa, otra vez profundamente conmovido, vino al sepulcro. Era una cueva, y una piedra estaba puesta delante de la entrada.

<u>Juan 11:39</u> Yahshúa dijo: "¡Quiten la piedra!" Marta, la hermana del hombre muerto, dijo a Yahshúa: "¡Ya su cuerpo <u>debe heder, porque han pasado cuatro días desde que murió</u>!"

Así que con las Escrituras no hay duda que Yahshúa claramente profetizó Él será resucitado de la tumba <u>al tercer día y NO después</u>. Ahora la próxima pregunta es ¿el tercer día desde cuándo?

Creo que Lucas 24 nos da la respuesta: Yahshúa se encontró con 2 discípulos, uno fue Cleofás, y ellos no lo reconocían, y Él les preguntó por qué estaban tan triste. Ellos siguieron explicándole acerca de las cosas que le ocurrieron a Yahshúa y claramente le dicen;

<u>Lucas 24:21 (b)</u>...... ahora, además de todo esto, <u>hoy es ya el tercer día que esto ha acontecido</u>.

¡Sabemos que este encuentro ocurrió en domingo, el primer día de la semana! Cleofás le dijo a Yahshúa exactamente que fue el tercer día desde:

<u>Lucas 24:19</u> Entonces él les dijo: ¿Qué cosas? Y ellos le dijeron: De Yahshúa el nazareno, que fue varón profeta, poderoso en obra y en palabra delante de Elohim y de todo el pueblo;

<u>Lucas 24:20</u> y cómo le entregaron los principales sacerdotes y nuestros gobernantes a sentencia de muerte, y le crucificaron.

Así que de las Escrituras vemos que fue la crucifixión 3 días atrás desde ese domingo en la tarde, cuando Yahshúa se encontró con esos dos discípulos. Usted todavía puede contar 3 días y 3 noches desde el jueves en la noche hasta el domingo en la mañana, cuando estaba oscuro, cuando la resurrección hubiera ocurrido. De hecho cada registro histórico muestra que Yahshúa resucitó *después* del ocaso del sábado en la noche, justamente antes del amanecer al primer día de la semana y no antes. De hecho, de esto se trataba la controversia del *Cuartodecimanismo* a los principios del segundo siglo; si es que la Pascua se iba observar al 14 de Aviv, según las Escrituras, o al primer día de la semana según la Iglesia Católica, debido a la resurrección siendo el sábado en la noche en el día de Primeros Frutos, al principio de la semana. Yahshúa fue la gavilla (ómer) y tubo que resucitar en el día de Primeros Frutos, el primer día de la semana durante la semana de Pascua.

Yahshúa fue el cordero de la Pascua (1 Cor. 5:7) y las Fiestas están ahí como marcadores y sombras de Su gran obra de redención que Él está haciendo con la humanidad. Celebramos estos días cada año como conmemorativo para Él en recuerdo de la obra de redención que Él cumplió y continuará cumpliendo en Sus discípulos hasta que Él regrese.

Así que desde que estos días son marcadores para esa obra redentora, tiene razón de que Él cumpla, y cumplirá literalmente el significado exacto de cada Fiesta. Como el verdadero Cordero de Yahweh para la Pascua, es inconcebible que Él muriera cualquier otro día aparte del día de la Pascua (Aviv 14).

De la misma manera, la Fiesta de Primeros Frutos, también conocida como la Fiesta de Resurrección, y completamente lo ilustra como la verdadera gavilla (ómer) presentada a Yahweh, y el primer de los primeros frutos, debe ser el día que Él resucita, porque ese fue el propósito de la Fiesta.

<u>1 Corintios 15:20</u> Mas ahora el Mesías ha resucitado de los muertos; primicias de los que durmieron es hecho.

<u>1 Cor. 15:21</u> Porque por cuanto la muerte entró por un hombre, también por un hombre la resurrección de los muertos.

<u>1 Cor. 15:22</u> Porque así como en Adán todos mueren, también en el Mesías todos serán vivificados.

<u>1 Cor. 15:23</u> Pero cada uno en su debido orden: <u>el Mesías, las primicias</u>; luego los que son del Mesías, en su venida.

Así que si Él fue la ofrenda mecida (el ómer) y el primer fruto de la resurrección, entonces tiene razón que Él será resucitado en el día (la Fiesta) donde esto está representado.

La manera como se preparaba el ómer del primer fruto (*las primicias*) fue de golpear la gavilla. Cada persona cortaba su propia gavilla, igual como cada uno de nosotros necesitamos tener el ómer (un tipo del sacrificio del Mesías por nuestros pecados) aceptado por Yahweh, la gente no podía traer esta ofrenda por sí mismos, solamente el sacerdote (simbólico de Yahshúa) podía llevar el sacrifico para la persona y después mecerlo hacia el cielo.

También, cuando la gavilla está siendo golpeada por cada persona, esto representa los golpes que Yahshúa tuvo que tomar para que cada uno de nuestros pecados sea perdonado. Después en Shavuot la gavilla era molida a harina y hecha en dos panes con levadura, uno para la casa de Efraín, y el otro para la casa de Judá. Tenía levadura porque los panes representan la gente, porque solamente Yahshúa, la verdadera ofrenda mecida, no tenía pecados.

Usted notará que la "gavilla mecida" tenía que ser elevada y mecida hacia el cielo, un símbolo de algo que está siendo transferido al cielo, para ser representado y aceptado por aquel que se sienta en el trono del universo.

Cuando usted comprende el verdadero significado detrás de la cebada y la ceremonia de la ofrenda mecida, está claro como cristal que la ofrenda no podía ser dada a favor de uno o dos diferentes sembrados, de solamente una tribu, porque Él es la ofrenda mecida para "todas las 12 tribus de Israel".

<u>Juan 20:16-17</u> Yahshúa le dijo: "¡Miriam!" Ella volviéndose, gritó: "¡Rabboni!" (Esto es, Mi Maestro, o mi Grandioso) **17** Yahshúa le dijo: "No me toques, porque todavía no he subido a mi Padre. Pero ve a mis hermanos, y diles que Yo voy a mi Padre y al Padre de ustedes, a mi Elohim y al Elohim de ustedes."

Estas Escrituras claramente demuestran que toda la ceremonia de la gavilla mecida fue establecida como sombra de la cosa perfecta que vendría, como perfecta ofrenda para Yahweh, para el perdón de nuestros pecados, y por Su sacrificio siendo perfecto y aceptado, después a la resurrección, nosotros igualmente seremos aceptados en la familia de Yahweh, y aceptados como sus hermanos.

<u>Hebreos 2:11</u> Porque el que santifica y los que son santificados, de uno son todos; por lo cual no se avergüenza de llamarlos hermanos.

Además, si Yahshúa fue sacrificado en el 14 de Aviv en jueves, entonces eso significaría que el día que ellos llaman domingo de palmas, cuando Yahshúa entró a Jerusalén, sería el día decimo (10) de Aviv, el mismo día cuando el cordero de Pascua fue escogido y apartado para ser el sacrificio de Pascua (Exo. 12:3-6).

Es muy sorprendente que cuando Él entra a Jerusalén la gente gritaba "Hosanna, bendito el que viene en el nombre de YAHWEH". La palabra hosanna está en forma de mandato y literalmente significa ¡SALVANOS AHORA! Mientras el cordero estaba siendo separado para la ceremonia de Pascua, el verdadero cordero de Yahweh estaba siendo escogido para la verdadera Pascua y sacrificio de sí mismo, para pagar por los pecados de Su pueblo.

La crucifixión ocurrió en un jueves en la tarde (quinto día) y empezando el jueves a la puesta del sol (principio del sexto día) fue el primer día de la fiesta de Panes sin Levadura y después, el próximo día seguía el sábado semanal. Mire en la próxima Escritura en *Juan 19:31* comparado a *Mateo 28:1* para comprobar que habían dos días Sábados entre la crucifixión y la resurrección; uno siendo un Sábado de Fiesta y el otro siendo un Sábado semanal.

<u>Juan 19:31</u> Los judíos, como era el día de la Preparación, para que no quedasen los cuerpos en la estaca el sábado - **porque aquel sábado era muy solemne** (Era una Fiesta bíblica).

<u>Mateo 28:1</u> Pasado **los sábados** (plural), amaneciendo para **el primero de los sábados**, vino María Magdalena, y la otra María, a ver el sepulcro.

El primer sábado mencionado en Juan 19:31 fue un día de Fiesta, la Fiesta de los Panes sin Levadura, y después en Mateo 28 en los manuscritos originales claramente dice que hubo un segundo sábado, que sería el sábado semanal. Inconfundiblemente, hubo **2 Sábados**, que totalmente rechaza la crucifixión del viernes y una resurrección del domingo, pero también en ningún lugar menciona que hay un misterioso día entre estos dos sábados. La crucifixión claramente cayó en un jueves, la Fiesta de Panes sin Levadura cayó viernes, y después viene el sábado semanal, y cuando menciona que estaba amaneciendo a lo que las Escrituras llaman el *primero de los Sábados*, esto claramente se refiere a la "Fiesta de Primeros Frutos" cuando empezaban a contar siete sábados hasta Shavuot, que está siendo referido como el primero de los sábados o mejor dicho contando el primer sábado para Shavuot.

El hecho de que está claramente demostrado, la importancia de Yahshúa siendo resucitado en la Fiesta de Primeros Frutos, es porque Él es el Primero de los Primeros Frutos, y el cumplimiento de la ceremonia de la gavilla (el Ómer), que nos muestra que cuando Él fue resucitado tendría que ser después del sábado, después de la puesta del sol, en el día de los Primeros Frutos, lo que Su resurrección representa.

Ahora mire el próximo verso, lo que ocurrió exactamente a este tiempo cuando Mariam Magdalena llegaba a la tumba mientras todavía estaba oscuro, justamente antes de la salida del sol al primer día de la semana.

<u>Mateo 28:2</u> Y he aquí, <u>fue hecho un gran terremoto</u>; porque el ángel de YAHWEH, descendiendo del cielo y llegando, había revuelto la piedra, y estaba sentado sobre ella.

Compare esta Escritura con lo que ocurrió antes de que Yahshúa muera.

piedras se hendieron;

tercer día. Entonces vamos a ver lo que ocurrió.

<u>Mateo 27:50</u> Mas Yahshúa, habiendo otra vez exclamado con gran voz, dio el Espíritu. <u>Mateo 27:51</u> Y he aquí, el velo del Templo se rompió en dos, de alto a bajo; <u>y la tierra tembló</u>, y las

Así que vemos un gran terremoto ocurriendo justamente después de Su muerte y también antes de Su resurrección. Esto claramente pone la resurrección temprano en la mañana en Yom Rishon (el primer día de la semana), durante la última parte de la noche, mientras todavía está oscurecido, antes de la salida del sol en esa mañana. Con este hecho en mente, vamos a mirar a otra Escritura que comprobará que esto solamente puede poner la crucifixión en un jueves (o el quinto día del ciclo semanal de 7 días). Recuerde que después que Yahshúa murió los Fariseos le pidieron a Pilato que ponga guardias en la tumba porque ellos sabían que Yahshúa había profetizado que Él resucitará al

<u>Mateo 27:64</u> Manda, pues, que el sepulcro quede bien asegurado <u>hasta el día tercero</u>, no sea que vayan los discípulos a robarlo y luego digan al pueblo: Ha resucitado de entre los muertos, y este último engaño sería peor que el primero.

Mat. 27:65 Pilato les respondió: Aquí tenéis una guardia; id y aseguradlo bien, como ya sabéis.

Mat. 27:66 Ellos fueron y, después de sellar la piedra, aseguraron el sepulcro con la guardia.

Fue mandado que los guardias fueran puestos en la tumba de Yahshúa <u>HASTA</u> el tercer día de ser crucificado según las Escrituras, y ¿todavía estuvieron los guardias presentes cuando el gran terremoto ocurrió justamente después de Su resurrección?

<u>Mateo 28:11</u> Mientras ellas iban, algunos de la guardia fueron a la ciudad e informaron a los principales sacerdotes de todo lo que había sucedido.

<u>Mat. 28:12</u> Después de reunirse con los ancianos y deliberar con ellos, dieron una gran cantidad de dinero a los soldados,

<u>Mat. 28:13</u> diciendo: "Digan esto: 'Sus discípulos vinieron de noche y robaron el cuerpo mientras nosotros dormíamos.'

<u>Mat. 28:14</u> "Y si esto llega a oídos del gobernador, nosotros lo convenceremos y les evitaremos dificultades."

<u>Mat. 28:15</u> Ellos tomaron el dinero e hicieron como se les había instruido. Y este dicho se divulgó extensamente entre los Judíos hasta hoy.

Sin ninguna duda, los guardias estuvieron allí cuando ocurrió el gran terremoto justamente después de la resurrección de Yahshúa, y hay razón que desde que ellos solamente estuvieron estacionados allí HASTA el tercer día cuando Yahshúa tenía que resucitar, dentro de los tres días, temprano en la mañana mientras todavía estaba oscuro al primer día de la semana, solamente pone la crucifixión al jueves en la tarde, o el quinto día.

Cuando se mira el tiempo de las Escrituras arriba, no olvidemos la escritura arriba en Lucas 24:21 donde los dos discípulos se encontraron con Yahshúa en la tarde del primer día de la semana pocos horas después de Su resurrección y ellos claramente le dicen que ese es "el tercer día que esto ha acontecido".

<u>Lucas 24:21</u> (b)...... ahora, además de todo esto, <u>hoy es ya el tercer día que esto ha acontecido</u>. Otra vez, muy claramente de las Escrituras vemos que contando atrás desde el domingo en la tarde (el primer día de la semana) solamente lo trae a una crucifixión del jueves (quinto día).

Sin embargo, si Él estuvo en la tumba antes de la puesta del sol como las Escrituras muestran (*Luc. 23:51-55*) y después fue resucitado el sábado en la noche antes del domingo en la mañana como muestran las Escrituras "*María Magdalena fue de mañana, siendo aún oscuro*", y si Él murió un miércoles como algunos falsamente creen, entonces Él hubiera estado en la tumba un cuarto día, porque desde el miércoles en la tarde antes de la puesta del sol hasta el sábado en la noche o temprano en el domingo en la mañana hubiera sido el cuarto día, que no encaja con las Escrituras porque hemos visto que claramente dice "*Al*" tercer día NO después, como el *Salmo 16:10-11* ha mostrado; Él tuvo que ser resucitado antes del cuarto día para que Su cuerpo físico no se descompusiera.

#### Cronología de Yahshúa en la tumba 3 días y 3 noches

Esa es la razón por qué algunas iglesias han tratado de decir que Yahshúa fue resucitado tarde en el día sábado, para que los tres días encajen, sin embargo esto no concuerda, porque entonces Yahshúa no resucitaría durante Primeros Frutos según las Escrituras (Él fue la gavilla ofrecida); y otra vez empezando de la tarde en el domingo (primer día de la semana) cuando Yahshúa se encontró con los dos discípulos en el camino de Emaús y uno cuenta atrás tres días, no importa cómo lo cuente, no lo llevará al miércoles en la tarde. Contando hacia atrás *un día desde el domingo*, lo trae al *sábado*, contando *dos días desde el domingo* lo trae a un *viernes*, y contando hacia atrás *3 días desde el domingo* lo trae a un *jueves*.

Además, si Él murió un miércoles y fue resucitado Sábado en la noche, entonces eso hace que Él resucite el cuarto día, no el tercero según las Escrituras. Como hemos vistos de las Escrituras; hubo un gran terremoto directamente después de Su muerte en jueves en la tarde, y otro gran terremoto directamente después de Su resurrección temprano en la mañana mientras estaba oscuro, el primer día de la semana.

También déjeme decir que completamente creo que Yahshúa cumplió Su promesa de estar 3 días y 3 noches en la tumba (Mateo 12:38-40), pero déjeme también decir que en la lengua Hebrea **EN NINGUN** lugar menciona que el tiempo tiene que ser exactamente 72 horas. No es honesto decir que Jonás, según las Escrituras, estuvo exactamente 72 horas en el estómago del pescado. Si usted mira la palabra "día" en Hebreo que es "yom", esto puede referirse a un período completo de 24 horas de ocaso a ocaso, se puede referir a la porción de un día, y también se puede referir a un período de tiempo extendido como el "Día de Yahweh". Esto no es subjetivo sino que simplemente el significado de la palabra "yom". Es perecido parecido al Español, si usted dice que Don estuvo en Miami por un día, nadie tomará esto como significado que yo estuve en Miami exactamente 24 horas. También mire la siguiente escritura que comprueba este punto.

<u>Deuteronomio 21:22</u> Si alguno hubiere cometido algún crimen digno de muerte, y lo hiciereis morir, y lo <u>colgareis en un árbol</u>,

<u>Deu. 21:23</u> no dejaréis que su cuerpo pase la noche sobre el árbol; <u>sin falta lo enterrarás el mismo</u> <u>día</u>, porque maldito por Elohim es el colgado; y no contaminarás tu tierra que YAHWEH tu Elohim te da por heredad.

¡Según la Torah, una persona crucificada alrededor de la 3:00 p.m. tiene que ser bajada y **enterrada El Mismo Día**! El día que él muere es inclusivo en contar el día de su muerte.

Esto es exactamente lo que le ocurrió a Yahshúa. Él fue colgado en un árbol desde las 12:00 de la tarde hasta entre las 2 y 3 p.m. y Deuteronomio claramente dice que el día donde la persona está siendo crucificada es inclusivo de ser el día uno de su muerte. La gente que usa una crucifixión del miércoles nunca toma esto en cuenta cuando empiezan a contar desde el ocaso el miércoles, quitando una porción completa de luz de día según la calculación de tiempo en las Escrituras.

Vemos que desde la porción de día del quinto día de la semana, el jueves, hasta la porción de noche del primer día de la semana, el sábado, es 3 días y 3 noches. *Jueves día, viernes día, y sábado días son 3 días*, y *jueves noche, viernes noche, sábado noche son 3 noches*.

Algunos que creen en una crucifixión del miércoles tratan de pretender que la Fiesta fue un jueves y que hubo un misterioso día no mencionado entre la Fiesta y el sábado semanal. Ellos usan la siguiente Escritura en Lucas 23 para tratar de comprobar su punto y decir que hay dos días entre el verso 55 y el 56, pero miremos la Escritura y veamos si muestra sus conclusiones.

<u>Lucas 23:53</u> Después de bajarlo, lo envolvió en una sábana de lino y lo puso en un sepulcro cavado en una peña, en el cual no habían puesto a nadie todavía.

<u>Luc. 23:54</u> Era el día de preparación, y estaba por comenzar el sábado.

<u>Luc. 23:55</u> Las mujeres que habían venido con él del Galilea, también lo siguieron y vieron el sepulcro y cómo pusieron el cuerpo.

<u>Luc. 23:56</u> Entonces regresaron y prepararon especias aromáticas y perfumes, y reposaron el sábado, conforme al mandamiento.

Si leemos esta Escritura sin añadirle nada, **EN NINGUN LUGAR** da señal de que hay 2 días de diferencia entre los versos 53-54 y el 55-56. Y si le creo a esa teoría, que el sábado de Lucas v.56 fue el sábado semanal, entonces tendría que creer como la Cristiandad enseña, una crucifixión de viernes, porque claramente este sábado (que fue de Fiesta, Juan 19:31) ocurrió directamente después de la crucifixión, y no hay ninguna pista de un período de 2 días entre los versículos 53-54, y el 55-56. Yahshúa murió entre las 2 y la 3 p.m.

Las mujeres vieron donde Su cuerpo fue puesto y regresaron a sus hogares y prepararon especias, antes de que la Fiesta empiece al ocaso en el jueves, y después reposaron durante la Fiesta del viernes, y el sábado semanal del viernes al ocaso al sábado al ocaso. Después, el sábado en la noche después del ocaso, cuando el sábado termina y el primer día de la semana empezó, ellas compraron y prepararon el resto de las especies para entierro y temprano en la mañana mientras todavía estaba oscuro fueron a la tumba donde Yahshúa acababa de ser resucitado.

Si Yahshúa murió un miércoles y el día de la Fiesta fue jueves (en el día), entonces las mujeres seguramente hubieran regresado a la tumba el viernes en la mañana y no hubieran esperado hasta el domingo en la mañana. Ellas estaban tan ansiosas de ir a la tumba que llegaron temprano cuando estaba oscuro al primer día de la semana.

Es inconcebible que si hubo un extra día entre la Fiesta del jueves, y el sábado, que María no hubiera ido a la tumba en ese día provisional. En la cultura Judía enterrando y cuidando por el muerto es algo hecho inmediatamente, y si es posible sería el mismo día que la persona murió, como hemos visto en *Deuteronomio 21:23*.

La única razón porqué María no podía ungir el cuerpo directamente después de la crucifixión fue porque ella, o no tenía suficientemente especias, o tiempo suficiente para hacerlo. Lucas 23:56 muestra que ella tenía algunas especias y empezó a prepararse antes de la Fiesta, directamente

después de la crucifixión, pero tenía que esperar hasta que la Fiesta y el sábado semanal terminaran antes de comprar el resto de las especias, e ir a la tumba temprano en el domingo mientras estaba oscuro.

<u>Juan 20:1</u> Y el primero de los sábados (contar los siete sábados a Shavuot), María Magdalena vino de mañana, siendo aún tinieblas, al sepulcro; y vio la piedra quitada del sepulcro.

<u>Marcos 16:1</u> Cuando pasó el sábado, María Magdalena, María la madre de Jacobo, y Salomé, compraron especias aromáticas para ir a ungirle.

*Mar.* 16:2 Y muy de madrugada, el primer día de la semana, a la salida del sol, van al sepulcro.

El hecho de que ella fue a la tumba mientras estaba oscuro comprueba que ella quería llegar ahí lo más pronto posible, así que si hubo un día (viernes) entre los dos sábados, entonces ella hubiera ido a la tumba el viernes, esto nos da prueba que no había un misterioso día entre los dos sábados.

El hecho bíblico es que la Pascua (la cena) ocurrió en miércoles al anochecer y Yahshúa fue crucificado jueves en la tarde, y en el jueves a la puesta del sol empezó la Fiesta de Panes sin Levadura, y el viernes a la puesta del sol empezó el sábado semanal.

Entonces, después que el sábado terminó (después del ocaso al anochecer) María compró especias como Marcos 16:1 nos dice y las preparó y fue a la tumba a ver el cuerpo de Yahshúa mientras estaba todavía oscuro el domingo en la mañana, pero Él ya había resucitado poco antes del gran terremoto mencionado en Mateo 28:2, antes de salir el sol durante el primer día de la semana, que también fue el principio de la Fiesta de Primeros Frutos o Día de Resurrección.

Ahora, la próxima pregunta que surge es ¿Que si ella pudiera haber comprado especias el sábado en la noche? Si usted mira en *Zonderman Study Bible*, claramente verá que en la notas para Marcos 16:1 muestra que los mercados hubieran estados abiertos el sábado en la noche (después que terminó el sábado), y hace nota que cuando la compra de especias ocurrió fue sábado en la noche.

¿Por qué el Nuevo Testamento haría mención de este hecho? Otra vez, usted tiene que ver al día apartado cuando esto aconteció, la Fiesta de Primeros Frutos. Mientras los Fariseos estaban preparando sus gavillas para la próxima mañana, juntándolas, y golpeándolas y poniéndolas al fuego, igual como ellos lo hicieron con Yahshúa la verdadera gavilla mecida, María, una de sus discípulos más amada, estuvo preparando para la gavilla mecida comprando especias aromáticas para la perfecta y verdadera ceremonia de la gavilla mecida. Muestra la completa dicotomía entre aquellos que creen y aquellos que no creen. Los Fariseos estaban golpeando la gavilla mecida, mientras María estaba comprando especias aromáticas para ungir la gavilla mecida.

También, mire en la siguiente escritura en Amós que comprueba que la compra y venta ocurría en la noche después que el sábado terminaba.

<u>Amós 8:5</u> diciendo: ¿Cuándo pasará el novilunio (luna nueva) para que vendamos el grano, y el sábado para que despachemos el trigo? Disminuyendo el efá, aumentando el precio y falseando con fraude las balanzas.

En estos días los comerciantes malvados estaban esperando hasta el último minuto para abrir sus sacos (muchos vivía en sus tiendas) y poder robarle a la gente por otra semana. En contexto mostrando la avaricia de los comerciantes, no tendría sentido que ellos estuvieran esperando otras 12 horas más después del shabbat para vender el próximo día, en la mentalidad Hebrea claramente está mostrando que ellos estaban abriendo sus sacos mientras el sol bajaba y el nuevo día empezaba.

Además, si usted busca la palabra sábado en Marcos 16:1, es la palabra en Arameo y Hebreo "shabbat" que es el sábado semanal, no" sábbaton" que sería una Fiesta Solemne. En el Griego, la palabra es la misma, pero en el Arameo y el Hebreo es conclusivo. Con eso dicho, cuando añaden 2 días entre los versos uno y dos que no existe, no está mostrando honestidad con las escrituras.

¿Se ha preguntado por qué la Fiesta de Primeros Frutos no es una Fiesta Solemne (No es fiesta solemne donde tiene que haber reposo como las otras Fiestas)? Después de entender sobre el complimiento de la gavilla mecida como expliqué arriba, sencillamente es por la razón que si fue una Fiesta Santa, entonces María no hubiera comprado las especias el sábado en la noche para ungirlo el domingo en la mañana, esto otra vez muestra la secuencia correcta de le los eventos. Mire en Mateo 28:1 en el manuscrito original:

<u>Mateo 28:1</u> Pero después de los sábados, al amanecer en el primero de los sábados (este fue el día de primeros frutos y el principio de contar las 7 semanas hasta shavuot), Miryan de Mágdala y la otra Miryam fueron a ver la tumba.

Esta escritura muestra claramente que había dos sábados entre la crucifixión y la resurrección, pero otra vez, nunca menciona otro día mas entre estos dos sábados, y claramente muestra la importancia de la resurrección siendo en *el primero de los sábados* o día de Primeros Frutos, y el principio cuando se comienza a contar las 7 semanas a Shavuot. El día cuando el Ómer era mecido a Yahweh como el primer fruto y aceptado por Él. Entonces, fue solamente después que este primer fruto fue aceptado, que el resto de la cosecha terminando en Shavuot podía ser aceptada. También, ningún otro grano podía ser comido hasta que la gavilla mecida (el Ómer) fue aceptado por Yahweh durante la Fiesta de Primeros Frutos, o Día de Resurrección.

<u>Levítico 23:14</u> <u>Hasta ese mismo día, hasta que hayan traído la ofrenda de su Elohim, no deberán</u> <u>comer pan ni grano tostado ni espigas nuevas</u>; es una ley perpetua a través de los siglos en todos sus establecimientos.

<u>1 Corintios 15:23</u> Pero cada uno en su propio orden; <u>el Mashíaj es la primicia</u>; después todos los que pertenecen al Mashíaj en el momento de su venida.

<u>Romanos 11:16</u> Además, si la primicia es santa, también lo es toda la masa; y si la raíz es santa, también lo son las ramas.

<u>Juan 20:16-17</u> Yahshúa le dijo: "¡Miriam!" Ella volviéndose, gritó: "¡Rabboni!" (Esto es, Mi Maestro, o mi Grandioso) 17 Yahshúa le dijo: "No me toques, porque todavía no he subido a mi Padre. Pero ve a mis hermanos, y diles que Yo voy a mi Padre y al Padre de ustedes, a mi Elohim y al Elohim de ustedes."

¿Así que de dónde sale la gente con el razonamiento que Yahshúa tenía que ser crucificado en un miércoles? Es por la malinterpretación de una escritura en el libro de Daniel.

<u>Daniel 9:27</u> Y por otra semana confirmará el pacto con muchos; a la mitad de la semana hará cesar el sacrificio y la ofrenda.....

Primero que todo, hay un debate razonable acerca de esta escritura, si es que está hablando del Mesías y no el anti-Mesías, es una profecías de 70 semanas de años y la semana mencionada en Dan. 9:27, no importa de quién esté hablando, está hablando de una semana de 7 años, no una semana literal de 7 días, así que en ningún lugar está diciendo que el Mesías tenía que morir en un miércoles, sino que más bien, si se estaba refiriendo al Mesías, diría que a la mitad de Su ministerio de 7 años, Él causaría que el sacrificio termine por Su muerte. Esto ocurrió al tercer año de Su ministerio y estaría en línea con esta palabra Hebrea para *mitad*, que simplemente significa la parte en medio, pero no exactamente o directamente en la misma mitad.

Según esta palabra hebrea, si esta escritura se estaba refiriendo a Yahshúa, Él la hubiera cumplido siempre que fuera cortado en el tercero, cuarto, o quinto año de Su ministerio, como sucedió.

No hay ninguna otra escritura que remotamente dé pista que el Mesías tuvo que morir en un miércoles. Si somos honestos con las Escrituras una crucifixión del jueves es más preciso. También, si usted simplemente regresa a ese tiempo y mira un calendario de luna nueva, encontrará que en el año 30 A.D., el año de la crucifixión, según la conjunción de luna nueva, el 14 de Aviv (la Pascua) cayó en un jueves, la cena de la Pascua siendo miércoles al anochecer. El 15 de Aviv empezó a la puesta del sol del jueves y duró hasta la puesta del sol del viernes, y le siguió el sábado semanal. Mire en cualquier sitio web de las fases de la luna para que usted mismo compruebe esto.

Algo interesante con este año 30 A.D., el año de la crucifixión, el Talmud menciona 4 grandes milagros que ocurrieron justamente después de la muerte de Yahshúa por 40 años completos hasta la destrucción del Templo en el año 70. Cada noche la Menorah prendida en el Templo se apagaba por sí misma. Las puertas de Templo, que tomaba 20 hombres para abrirlas o cerrarlas, se abrían por sí mismas por 40 años después de la crucifixión empezando en el año 30. También, las piedras blanca y negra usadas para la suerte del macho cabrío Azazel en Yom Kippur salía negra del 30 hasta el 70 AD, y la tela roja que el Sumo Sacerdote llevaba al lugar Santísimo, si el sacrificio fue aceptado por Yahweh se volvía blanca, pero desde el año 30 hasta el 70 nunca se volvió blanca.

Si uno empieza el nuevo mes por visualizar el creciente, entonces mirando cuando el creciente salió en el año 30, lo llevará a una crucifixión del viernes, que simplemente no es posible según las Escrituras.

### Capítulo 6: ¿En qué año fue la Crucifixión?

Primero que todo déjeme decir que casi todo creíble erudito cree en una crucifixión del año 30 A.D., por la casi invencible evidencia de ese año. Puedo decir honestamente que cuando veo otro año siendo mencionado aparte del 30 casi siempre es por alguien tratando de cuadrar la crucifixión con otro tipo de teología errónea. Pondré una lista de razones que comprueban conclusivamente la fecha del año 30. Todavía no he encontrado otra referencia bíblica o histórica para ningún otro año.

- 1) En *Historia de la Iglesia* por Eusebio, él declara que la crucifixión ocurrió en el 30 A.D. Él por lo general es el historiador de la iglesia más confiable, por lo menos si estamos hablando de fechas. Hay un historiador en Jerusalén llamado Mar Jacob quien ha sido un historiador de la iglesia primitiva por 50 años y por muchos años ha trabajado en la Sociedad Bíblica de Israel. Él es un erudito en el Griego, Latín, Arameo y Hebreo, y como los otros eruditas, afirma que la declaración del 340 de la era de Edesa para la crucifixión solamente puede significar que fue el año 30 de nuestro calendario moderno. Él tiene otros documentos históricos que comprueban una crucifixión del año 30.
- 2) La profecía de las 70 semanas en Daniel capítulo 9 empieza desde el mandato de ir a reconstruir Jerusalén. Todos los historiadores ponen esta fecha al año 457 a.C., que después de las 62 y 7 semanas, o 69 X 7 semanas o un total de 483 años son mencionados en Daniel, otra vez usted sale con una fecha del 27 AD, el principio del ministerio de Yahshúa (Recuerde que no hay año cero en el calendario Gregoriano). Así que no hay posibilidad de una fecha de 33-36 AD para la Pascua, NO hay prueba bíblica o histórica para estas fechas. Yahshúa cumplió con la mitad de la semana 70º y la otra mitad se cumplirá a Su regreso.
- 3) Yahshúa empezó su ministerio en el otoño del año 27. Sabemos esto porque el año 27 fue un año sabático desde Yom Kippur año 27 hasta Yom Kippur año 28. Yahshúa menciona en el libro de Juan "¿No dicen ustedes: "Todavía faltan cuatro meses para que llegue la cosecha? Pues miren, les digo: Levanten la vista y miren los campos, que ya están blancos para la cosecha". Desde que fue un año sabático, por esto es que los campos ya estaban listos para la cosecha, pero ellos no los podían cosecharlos hasta 4 meses más tarde. También sabemos que el año 27 fue cuando Yahshúa empezó su ministerio porque Lucas 3:1,21-23 nos muestra que esto fue durante el año decimoquinto de Tiberio César, lo cual empezó en el año 12 AD.

Si usted cuenta la cronología desde el evangelio de Juan verá que Su ministerio no duró tres años y medio sino solamente dos años y medio. Algunos han tratado cuadrar un ministerio de 3 años y medio en sus doctrinas proféticas y básicamente han añadido una Pascua más que no está en las Escrituras, para salir con 4 Pascua en lugar de 3. La primera está en Juan 2 al año 28, la segunda está en Juan 6 al año 29, y después la del año 30 cuando murió. Algunos concluyen que la Fiesta de Tabernáculos en Juan 5 es otra Pascua, ¿pero cómo puede ser eso cuando después de Juan 5 hay una Pascua en Juan 6? Una vez que podamos mostrar claramente un principio del ministerio en el año 27 AD y duración de 2 a 2 ½ años claramente llegamos a una crucifixión del año 30.

**4)** La última evidencia, y la más convincente para mostrar una crucifixión del año 30, es que en el Talmud de los Judíos está documentado cuatro grandes milagros que ocurrieron en el Templo en el año 30 después de la muerte de Yahshúa. Uno fue que la Menorah en el Templo, que siempre estaba prendida por 24 horas al día y 7 días a la semana, se apagaba por sí misma cada noche después de la Pascua del año hasta la destrucción del Templo en el año 70.

También las grandes puertas del Templo, que tenían veinte pies de altura y tomaba 20 hombres para cerrarlas, se cerraban por sí mismas cada noche por 40 años. Además, las piedras de suerte para Yom Kippur, donde una era negra y la otra blanca para los dos cabros, la suerte caía con la piedra negra cada uno de los 40 años empezando al año 30 hasta el año 70. Y la tela roja que el Sumo Sacerdote ponía en su dedo durante el sacrificio de Yom Kippur, si YHWH aceptaba el sacrificio la tela se ponía blanca, pero nunca se volvió blanca durante esos mismos 40 años. Todo esto está documentado en el Talmud por los Rabinos Judíos que odiaban a Yahshúa, pero estos milagros que empezaron después de la Pascua del año 30, y continuaron a suceder hasta la destrucción del Templo, claramente comprueba el año de crucifixión. También, en el Talmud Shabbat 15 A, dice que el Sanedrín dejó la cámara de piedras cortadas en el año 30 AD y se mudaron a otra localidad. Esta magnificente cámara fue el cuarto usado para el juicio de Yahshúa donde lo condenaron a muerte. Este fue el último juicio hecho en esa cámara. El Talmud no lo menciona, pero más probable fue el gran terremoto que sucedió después de la muerte de Yahshúa, lo que causó la destrucción de este cuarto. También mostró que Yahweh ya no reconocía la autoridad del Sanedrín.

# Abajo hay una cronología desde el ministerio de Yahshúa hasta Su crucifixión en el jueves 6 de Abril del año 30 AD.

<u>27 AD – en Sukkot</u> Empieza ministerio público. Sabemos que este es el año porque *Lucas 3:1* nos dice que fue el año decimoquinto de Tiberio César, en el año 12 AD.

**27 AD - Invierno** Tentado por satanás en el desierto, probablemente en el "Monte de la Tentación" cerca de Jericó, *Mateo 4:1-11*.

**27-28 AD - Invierno** El primer milagro de Yahshúa cuando convirtió el agua en vino en Caná, *Juan 2:1-11*.

**28 AD - Pascua** después del milagro en Cana, Yahshúa limpia el Templo de los cambistas de dinero, *Juan 2:13-17*. Después de Pascua la primera lectura pública de Yahshúa en la "Beit Kenesset" (Sinagoga) en Nazaret, *Lucas 4:16-31*.

\*Yahshúa llama a sus primeros discípulos, 4 pescadores *Mateo 4:18-22, Marcos 1:16-20, y Lucas 5:1-11* nos dice que llamó a estos discípulos de Genesaret.

\*Yahshúa empieza su primer viaje de predicación en los pueblos de Galilea, *Mateo 4:23-25, Lucas 4:42-44*, en ese entonces habían algunos 254 pueblos alrededor del Mar de Galilea.

<sup>\*</sup>Su bautismo también ocurrió en esto mismo tiempo - Mateo 3:13-17, Juan 1:29-34.

- \*Yahshúa predica el famoso sermón del Monte, Mateo 5:1-48.
- **<u>28 AD eventos del verano</u>** Yahshúa habla con Nicodemo acerca de ser nacido otra vez en el Reino, *Juan 3:1-21*.
- \*Yahshúa con la mujer Samaritana en el pozo, habla acerca de *no decir que hay 4 meses para la cosecha, mirad los campos están blancos*, solamente es en un año sabático cuando los campos todavía no han sido cosechados hasta el verano. Desde el 27 AD Yom Teruáh (Son de las Trompetas) en el otoño hasta 28 AD fue un año sabático. Esto también explica por qué la gente podía viajar para ver a Yahshúa predicando, por razón de que ellos no estaban cultivando durante el año sabático.
- \*Yahshúa sana al hijo de un oficial, Juan 4:46-54.
- \*Yahshúa llama a los 12 discípulos, Lucas 6:12-16.
- **28 AD Sukkot** Yahshúa sana a un hombre enfermo cerca de las piscinas de Betesda, *Juan 5:1-14*. Yahshúa calma la tormenta en el Mar de Galilea *Mateo 8:23-27*, *Marcos 4:35-41*.
- **28-29 AD Invierno** Yahshúa viaja alrededor de Galilea otra vez, *Lucas 8:1-3*. Yahshúa enseña todo acerca del Reino, *Mateo 13:1-52*, *Lucas 8:4-18*. Yahshúa levanta a la hija de Jairo de los muertos *Mateo 9:18-26*, *Lucas 8:40-56*. Juan el Bautista es asesinado por Herodes *Mateo 14:1-12*, *Lucas 9:7-9*.
- **29 AD Pascua y primavera** Yahshúa alimenta a los 5000, *Mateo 14:13-21*, *Marcos 6:30-44*, *Lucas 9:10-17*, *Juan 6:1-14*. Yahshúa camina en el agua, *Mateo 14:22-33*, *Juan 6:16-21*, *Marcos 6:45-52*.
- <u>29 AD Verano</u> Yahshúa alimenta a los 4000 *Mateo 15:32-39, Marcos 8:1-9*. La transfiguración ocurre, tradicionalmente se cree que ocurrió en el Monte Tabor, pero es más seguro que ocurrió en Monte Hermón porque indica que fue una gran montaña, Mateo 17:1-13, *Marcos 9:2-13*.
- **29 AD** Yahshúa asiste a la Fiesta de Sukkot, *Juan 7:11-52*, Yahshúa sana a un hombre ciego de nacimiento en la fiesta, *Juan 9:1-41*.
- **30 AD- Invierno** Yahshúa levanta a Lázaro de los muertos, *Juan 11:1-45*.
- <u>30 AD- Pascua/Primavera</u> Yahshúa empieza con Su último viaje a Jerusalén para la Pascua, *Lucas* 17:11.
- \*Yahshúa sana a un ciego en camino a Jericó, Lucas 18:35-43.
- \*Yahshúa le habla a Zaqueo en Jericó, Lucas 19:1-10.
- <u>30 AD Semana de Pascua en Jerusalén</u> Yahshúa entra la ciudad en "domingo de ramos", *Mateo 21:1-11, Marcos 11:1-10, Juan 12:12-19*.
- \*Yahshúa nuevamente saca a los cambistas del templo, Mateo 21:12-13.

- \*Yahshúa enseña en el templo, *Mateo 21:23-46, Lucas 20:1-21*. La Pascua es el miércoles, *Mateo 26:1-29, Marcos 14:12-25, Lucas 22:1-20*.
- \*Yahshúa es tomado por los Fariseos en el Jardín de Getsemaní alrededor de la medianoche de Pascua, Él es llevado a Anás primero, el suegro de Caifás el Sumo Sacerdote, y después es llevado a la casa de Caifás y azotado por el Sanedrín y detenido en una celda hasta la mañana. Él es llevado a Poncio Pilato en la mañana quien lo mandó a Herodes y después de regreso a Pilato antes de ser condenado a la muerte. Después Él es azotado por el ejército Romano y puesto a la crucifixión. *Mateo 26:36-75, 27:1-56, Juan 18:2- 19:30, Lucas 22:47- 23:49, Marcos 14:43- 15:41*.
- \*Yahshúa es puesto en un sepulcro, *Mateo 27:57-66, Marcos 15:42-47, Lucas 23:50-56, Juan 19:31-42*.
- \*Juan 19:31 Claramente muestra que el sábado que venía era un "Sábado de Fiesta de Pascua" y **NO** el sábado semanal.
- \*Yahshúa fue crucificado en un jueves, que fue en el día de preparación para el día de Fiesta (primer día de fiesta de Panes sin Levadura, que es llamado un "Sábado") que cayó en viernes. La gente reposó en el primer día de Fiesta y también en el sábado semanal, y Yahshúa fue resucitado en la fiesta de Primeros Frutos en el primer día de la semana durante la Semana de Panes sin Levaduras. *Mateo 28:1-10, Lucas 24:1-12, Juan 20:1-10*.
- \*Mateo 28 versículo 1 claramente muestra de los manuscritos originales que fue después de los "Sábados" plural. Dos sábados, el día de fiesta en viernes y el sábado semanal, es imposible según el Nuevo Testamento salir con una crucifixión del viernes y una resurrección en domingo. En Mateo 12:38-40 claramente muestra que Yahshúa profetizó que Él iba a estar 3 días y 3 noches en la tumba y esa fue la señal de que Él fue el Mesías. Es imposible salir con 3 días y tres noches del viernes al domingo en la mañana. El tiempo correcto es del jueves en la tarde hasta temprano en el primer día de la semana.
- \*Después en el día, el domingo en la tarde, Yahshúa se apareció a dos de sus discípulos y claramente se menciona que **ese día domingo (el primer día de la semana) fue el tercer día después de Su crucifixión,** *Lucas 24:19-21*. Si usted cuenta tres días hacia atrás desde el domingo, esto lo trae a una crucifixión en el jueves.

### Capítulo 7: ¿Cuál día es la Pascua?

<u>Levítico 23:5-6</u> dice, "En el mes primero, a los catorce del mes, entre las dos tardes, Pascua es de TAHWEH. 6 Y a los quince días de este mes es la fiesta solemne de los panes sin levadura a YAHWEH; siete días comeréis panes sin levadura".

Debe ser claro de esta escritura que la Pascua y Panes sin Levadura son dos ceremonias diferentes, ¿o por qué Yahweh las separa en Levítico 23? La Pascua es al día decimocuarto (14º) del primer mes del año (Aviv) entre las tardes (o anocheceres) del 13 y el 14 de Aviv, y la Fiesta de Panes sin Levadura empieza en el decimoquinto (15º) día del mes. Creo que mucha de la confusión acerca del tiempo de la Pascua es porque la comunidad Judía incorrectamente guarda la Pascua al 15º día de Aviv, el primer día de Panes sin Levadura, y algunos han seguido sus pisadas.

El error de ellos es sencillo y es explicado en el libro de Alfred Edersheim "The Temple, its Ministries and it's Services" (El Templo, ministerio y servicios). En el libro Edersheim explica que había el sacrificio actual de la Pascua que fue degollado entre las noches del 13º y el 14º de Aviv, pero después había otro sacrificio o Hagigah hecho la noche siguiente, que fue un sacrificio de paz para Yahweh. Esto también era llamado un sacrificio de Pascua porque todos los sacrificios hechos durante todas las ceremonias en los 8 días fueron llamados Pascua.

Este en realidad es el sacrificio que las Escrituras llaman la Noche para Ser Observada, no la noche de la Pascua cuando el destructor pasaba (para matar a los primogénitos), sino la próxima noche cuando ellos salieron de Egipto y tuvieron una gran celebración. Las Escrituras mandan que celebremos cada año y hagamos conmemoración de la salida de Egipto en Aviv 15.

<u>Éxodo 12:42</u> Es noche de guardar para YAHWEH, por haberlos sacado en ella de la tierra de Egipto. Esta noche deben guardarla para YAHWEH todos los hijos de Israel en sus generaciones.

Esta no es la noche de Pascua, sino la próxima noche. Muchos se refieren a esta festividad como "la noche para ser muy observada". La razón porqué los Judíos guardan la Pascua en el 15 en lugar del 14 es porque ellos han combinado estas dos ceremonias en una.

Mire lo que la *Encyclopedia Judaica* dice en respecto a esta combinación de Pascua y el primer día de Panes sin Levadura: "La fiesta de Pascua consiste de dos partes: la ceremonia de Pascua y la fiesta de Panes sin Levadura. Originalmente, ambas partes existían separadamente; pero fueron combinadas al principio del exilio [BABILONIO]", Vol. 13, p. 169. Esta es una declaración significante. Más tarde la práctica de los judíos claramente muestra cómo ellos combinaron las dos observancias en una al 15 de Aviv.

Aquí es donde entra mucha de la confusión, al tiempo del segundo Templo los sacerdotes en el templo combinaron los dos sacrificios de Pascua y el segundo Hagiga para hacer un solo sacrificio tarde en el 14 de Aviv entrando al 15 y la Fiesta Solemne; aunque todavía, como veremos con Yahshúa, algunos correctamente estaban matando los corderos entre las tardes del 13 y el 14 de Aviv.

Miremos en Deuteronomio 16 para confirmar este punto y aclarar el malentendido.

<u>Deuteronomio 16:6</u> sino en el lugar que YAHWEH tu Elohim escogiere para que habite allí su nombre, sacrificarás la pascua por la tarde a la puesta del sol, a la hora que saliste de Egipto.

De la escritura arriba si uno lo lee rápido pensaría que el cordero de la Pascua sería sacrificado y comido al principio del 15 de Aviv, porque esa fue la noche cuando Israel salió de Egipto. Sin embargo, mire la siguiente escritura para comprobar el punto que Deut. 16:6 no está hablando acerca de matar el cordero de la Pascua sino que habla de la segunda hagiga, que fue un sacrificio de Pascua pero NO EL sacrificio de La Pascua.

<u>Deu. 16:2</u> "Sacrificarás la Pascua a YAHWEH tu Elohim con ofrendas **de tus rebaños (ovejas) y de tus manadas (vacas)**, en el lugar que YAHWEH escoja para poner allí Su nombre.

Esta escritura comprueba que este no puede ser La Pascua, sino que tiene que ser el segundo hagigah o la conmemoración de la Noche de ser Observada porque la verdadera Pascua **SOLAMENTE** puede venir del rebaño y **NO** de la manada, pero el segundo hagigah puede ser de ambos.

<u>Éxodo 12:3</u> Hablad a toda la congregación de Israel, diciendo: En el diez de este mes tómese cada uno <u>un cordero</u> según las familias de los padres, un cordero por familia.

**Éxo. 12:4** Mas si la familia fuere tan pequeña que no baste para comer **el cordero**, entonces él y su vecino inmediato a su casa tomarán uno según el número de las personas; conforme al comer de cada hombre, haréis la cuenta **sobre el cordero**.

<u>Éxo. 12:5</u> <u>El cordero</u> será un macho sin defecto, de un año; <u>lo apartaréis de entre las ovejas o de entre las cabras</u>.

<u>Éxo. 12:6</u> Y lo guardaréis hasta el día catorce de este mes, y lo inmolará toda la congregación del pueblo de Israel entre las dos tardes.

También note que tenían que guardar el cordero <u>HASTA</u> el día 14, que significa que guardaron el animal hasta o cuando el 13 está terminando, y después lo mataban entre las tardes del 13 y el 14. Después ellos fueron mandados a permanecer en sus casas hasta la mañana (Éxo. 12:22) en hebreo *"boker"* significa alba o la mañana.

<u>Éxodo 12:22</u> Tomarán un manojo de hisopo, y lo mojarán en la sangre que está en la vasija, y untarán con la sangre que está en la vasija el dintel y los dos postes de la puerta. <u>Ninguno de ustedes saldrá de la puerta de su casa hasta la mañana</u>.

Después, en la porción de luz de día en el 14, tenían que tomar sus posesiones rápidamente y salir de Gosén donde vivían, y reunirse en Ramsés, la capital de Egipto. Las Escrituras nos dice que los Israelitas salieron a Ramsés tarde en la porción de noche del día 15 en el primer mes.

**<u>Deuteronomio 16:1</u>** (b) ....en el mes de Aviv te sacó YAHWEH tu Elohim de Egipto, <u>de noche</u>.

### Números 33:3 (a) El mes primero salieron de Ramsés el día quince del mes primero....

Así que muy claramente la cena de Pascua solo pudo haber ocurrido al principio del 14 de Aviv entre las tardes del 13 y el 14, porque ellos no podían salir de sus casas hasta la mañana, y después las escrituras dicen que durante la porción de día del 14 ellos despojaron a los egipcios y reunieron casi 2 millones de gente y animales desde Gosén donde vivían a Ramsés, casi a 11 kilómetros.

Esto obviamente hubiera tomado toda la porción de día en el 14, y después ellos salieron de Ramsés al principio del 15 de Aviv en la noche, exactamente como las escrituras arriba declaran. Ahora, esta noche de Aviv 15, cuando salieron de Egipto fue una noche para ser recordada por todas sus generaciones y fue una noche de celebración, no el 14 a la noche cuando los primogénitos estaban muriendo en cada hogar.

<u>Éxodo 12:42</u> Es noche de guardar para YAHWEH, por haberlos sacado en ella de la tierra de Egipto. Esta noche deben guardarla para YAHWEH todos los hijos de Israel en sus generaciones.

Éxodo 12:8 nos dice que debemos comer la Pascua con pan sin levadura. Ahora, si esto fuera el 15 entonces ya estarían en la Fiesta de Panes sin Levadura, no hubiera razón de mencionar esto a menos que la Pascua fue comida en el 14, el día antes de los Panes sin Levadura. También, todo lo que Yahweh nombra, Él lo hace con propósito. Todo nombre en las Escrituras incluyendo el Suyo tiene un significado especial.

El nombre Pésaj (Pascua) es nombrado para el ángel de muerte pasando sobre los Israelitas en la media noche. Ahora, un día puede tener dos tardes, al principio y al final, pero solamente tiene una medianoche. Si el 14 es el día de Pascua, entonces la cena fue comida temprano en el 14, y el ángel pasó a la media noche del 14 (Exo. 12:29). Después, los Israelitas fueron a Ramsés en la porción de luz (día) del 14, y salieron de Ramsés en la noche del 15, como dicen las Escrituras.

Ahora veamos en el Nuevo Testamento para ver si Yahshúa guardó la cena de la Pascua temprano en la noche del 14 de Aviv según las Escrituras. Miremos en Lucas.

# <u>Lucas 22:7</u> Llegó el día de los Panes sin Levadura, <u>en el cual era necesario sacrificar el cordero de la</u> **Pascua**.

¿Cuál día es este? Fue el día antes de que Yahshúa fuera crucificado, tarde en el 13 de Aviv acercándose al 14 de Aviv, cuando Él guardó la última Pascua con sus discípulos. Note que las Escrituras claramente dicen que esta fue la tarde cuando los corderos eran sacrificados, no el próximo día cuando Yahshúa está siendo crucificado como algunos incorrectamente suponen. De hecho, los sumos sacerdotes estuvieron en la crucifixión de Yahshúa comprobando que los corderos no pudieron ser sacrificados al mismo tiempo.

<u>Mateo 27:41</u> De esta manera también <u>los príncipes de los sacerdotes, escarneciendo con los escribas</u> y los ancianos, decían:

<u>Mat. 27:42</u> A otros salvó, a sí mismo no puede salvar; si es el Rey de Israel, descienda ahora del madero, y creeremos a él.

Después de la cena de Pascua Él fue al Jardín de Getsemaní y fue arrestado, y el próximo día Él fue crucificado, esto es durante la porción de día en el 14, el día justamente antes de la Fiesta *de Levítico* 23:7.

<u>Juan 19:31</u> Los judíos, como era el día de la Preparación, para que no quedasen los cuerpos en la estaca el sábado - porque aquel sábado era muy solemne...

Claramente esto es tarde en el día del 14 cuando Yahshúa murió, justamente antes de la puesta del sol y el principio de la Fiesta que empieza en el 15, a la puesta del sol. Esto claramente demuestra que Yahshúa guardó al Pascua al principio del 14 entre las tardes del 13 y el 14 conforme a las Escrituras.

Regresemos a Lucas, y miremos a lo que Yahshúa les mandó a sus discípulos al principio del 14 de Aviv, la noche antes de que Él muera.

<u>Lucas 22:8</u> Y Yahshúa envió a Pedro y a Juan, diciendo: Id, <u>preparadnos la Pascua</u> para que la comamos.

<u>Luc. 22:11</u> y decid al padre de familia de esa casa: El Maestro te dice: ¿Dónde está el aposento <u>donde</u> <u>he de comer la Pascua</u> con mis discípulos?

<u>Luc. 22:13</u> Fueron, pues, y hallaron como les había dicho; <u>y prepararon la Pascua</u>.

Algunos erróneamente han dicho que la cena que Yahshúa comió con sus discípulos no fue la Pascua, pero hay 14 referencias del Nuevo Testamento que llaman esta cena "la Pascua". El Apóstol Pablo también nos dice que debemos observar la Pascua al mismo tiempo que nuestro Maestro Yahshúa la sacrificó.

<u>1 Corintios 11:23</u> Porque yo recibí del Maestro la enseñanza que les trasmití: que el Maestro Yahshúa, la noche en que lo entregaron, tomó pan;

<u>1 Cor. 11:24</u> y después de dar gracias, lo partió y dijo: "Esto representa mi cuerpo en favor de ustedes. <u>Hagan esto en memoria de mí</u>".

<u>1 Cor. 11:25</u> De igual manera, tomó también la copa después de haber cenado, y dijo: "Esta copa es la nueva alianza en mi sangre. <u>Hagan esto todas las veces que la beban en memoria de mí</u>".

<u>1 Cor. 11:26</u> Todas las veces que coman este pan y beban esta copa, anuncian la muerte del Maestro, hasta que él venga.

Claramente, las Escrituras enseñan que Yahshúa guardó su última Pascua al principio del 14 de Aviv, justamente después que los corderos fueron sacrificados (Lucas 22:7), después en la medianoche fue tomado por los Fariseos en el Jardín de Getsemaní (al mismo tiempo que el ángel pasó en la Pascua original) y murió en la porción de día en el 14 todavía en día de Pascua, para mostrar que Él fue verdaderamente el cordero de la Pascua. Los Judíos, según sus tradiciones y no las Escrituras, estaban guardando la Pascua al próximo día, combinándola con la Noche para Ser muy Observada (Juan 18:28).

La Pascua y la Fiesta de Panes sin Levadura no son una y la misma fiesta porque las Escrituras nos dan muchas distinciones diferentes para cada una. Encontramos que la observancia llamada Pascua es al 14 del mes, y otra observancia es llamada la Fiesta de Panes sin Levadura al 15 del mes. Claramente son dos observancias en dos días DIFERENTES. Es interesante mirar la Pascua en un día separado que inmediatamente es seguido con una fiesta de 7 días que constituyen 8 días completos.

Similarmente, la Fiesta de Tabernáculos es una fiesta de 7 días, seguida por una fiesta separada llamada el Ultimo Gran Día al día octavo, completando 8 días de fiestas. Sin embargo, la primera fiesta de 8 días tiene el día de fiesta separado al principio (la Pascua) y la última fiesta de Sukkot tiene el día de fiesta separado (el último gran día) al final. Yahshúa se llama el Alef y la Tav, el primero y el último. Estas Fiestas dan testimonio de eso.

También mire como la Torah distintamente llama estas dos fiestas. "En el mes primero, a los **catorce** del mes, entre las dos tardes, Pascua es de YAHWEH. Y a los **quince** días de este mes es la fiesta solemne de los panes sin levadura a YAHWEH; siete días comeréis panes sin levadura". (*Lev. 23:5-6*).

En el primer mes, el día **catorce** del mes, habrá un sacrificio de Pésaj a YAHWEH, y en el día **quince** de ese mes una festividad. Se comerá pan sin levadura por siete días. (*Números 28:16-17*).

Aquí hay dos observancias diferentes, guardadas en diferentes días, ¿cómo más claro lo puede poner Yahweh?

También mire el claro contraste entre estos dos distintos, separados, y especiales días de Yahweh. Yahweh específicamente manda en la Torah que NINGUN EXTRANJERO comerá la Pascua ("Ningún extranjero comerá de ella", Éxodo 12:43).

Pero en esto, la Fiesta de Panes sin Levadura es diferente. Diferente que la Pascua, los extranjeros son mandados a guardar la Fiesta de Panes sin Levadura: "Por siete días no se hallará levadura en vuestras casas, porque cualquiera que comiere leudado, así extranjero como natural de la tierra, aquella alma será cortada de la congregación de Israel" (Éxodo 12:19).

Los extranjeros son incluidos en el mandamiento de guardar los sábados y las Fiestas (mire en Éxodo 20:10, Lev. 16:29, Deut. 29). El hecho de prohibir la Pascua al extranjero que no está en pacto, aparta la Pascua de la Fiesta. La Pascua es un conmemorativo separado, que se guarda un día antes de la Fiesta de Panes sin Levadura, y es solamente para aquellos que han entrado a relación de pacto.

Distinta a la Fiesta típica con su medioambiente alegre y de hermandad, la Pascua pudo ser todo pero no un tiempo de alegría (Éxodo 12:1-14). Fue guardada por Israel SEPARADEMENTE en sus hogares, y fue señalada por muerte, tristeza, y consternación mientras el ángel "pasaba" (Pésaj), de aquí es que sale el nombre de la Pascua. Es igual en el Nuevo Testamento, cada vez que conmemoramos los símbolos de la Pascua, "Todas las veces que coman este pan y beban esta copa, anuncian la muerte del Maestro, hasta que Él venga" (1 Cor. 11:26).

Sin embargo, la siguiente noche cuando la Fiesta de Panes sin Levadura empieza en el 15 de Aviv, nosotros conmemoramos una fiesta a Yahweh muy gozosa y tenemos un medioambiente festivo, como ningún otro tiempo del año (Éxodo 12:42). El contraste entre estas dos fiestas, la Pascua al 14, y Panes sin Levadura al 15, no pueden ser una distinción más grande.

Algo que también debe ser recordado, la Pascua no es una Fiesta Solemne, o un "sábado", y se puede hacer trabajo. En realidad es el día de preparación para la primera Fiesta Solemne de Panes sin Levadura y un día donde la gente puede trabajar para sacar la levadura fuera de sus hogares. Israel guardó la porción de día (de luz) del 14 (parte de día de Pascua) despojando a los egipcios y sus posesiones (Éxodo 12:36) y empacando y moviendo sus cosas, familias, y ganado de Gosén a Ramsés. Esto implica una cantidad considerable de esfuerzo y trabajo, algo que sería una gran violación si este fue un sábado. Esto por sí mismo muestra que la Pascua y el primer día de Fiesta de Panes sin Levadura no puede ser el mismo día.

Se estaban reuniendo en Ramsés alegremente mientras el día de preparación (día de Pascua) terminaba, Israel observó el primer día de Fiesta Solemne de Panes sin Levadura en 15º día. Jovialmente dejaron Egipto en la noche (Números 33:3) con sus familias y sus pertenencias con una gran actividad festiva, un gran contraste de la noche anterior de Pascua en el 14º día, que fue un día de muerte y dolor.

La Biblia es muy clara en este asunto; usted debe separar el cordero al 10º día del mes y hacer la Pascua entre las tardes del 13 y 14 de Aviv, y después celebrar la noche de ser observada al principio del día de Fiesta, en el 15 de Aviv. Estos son dos días de fiestas separados.

## Capítulo 8: ¿Cómo Contar para Shavuot/ la Ofrenda del Ómer?

Las Escrituras mandan que contemos 50 días para Shavuot (Pentecostés) empezando con el día después del sábado durante Panes sin Levadura. ¿Pero en cuál sábado empezamos; la Fiesta de Aviv 15, o el sábado semanal? Mirando las Escrituras más cerca aclarará este debate.

<u>Levítico 23:15-16</u> Contaréis siete semanas cumplidas **desde el día que sigue al sábado**, desde el día en que ofrecisteis la gavilla de la ofrenda mecida. 16 Hasta el día siguiente al séptimo sábado contaréis cincuenta días....

Si miramos en el Hebreo esto puede ser aclarado fácilmente. Hay una palabra hebrea para sábado semanal, en la Concordancia Strong es la palabra # 7676 "Shabbat". Hay otra palabra Hebrea para Fiesta Solemne o Sábado, es la # 7677 "Shabbatón". Esta segunda palabra para sábado de Fiesta Solemne también es usada en Levítico 23:34 para la Fiesta de las Trompetas, y en Levítico 23:39 para los sábados de Fiesta Solemne durante la Fiesta de Tabernáculos. No es usada para el Día de Expiación porque es un día de ayuno y no una fiesta; sin embargo todavía es un sábado.

Interesantemente, para los días de la fiesta solemnes de Panes sin Levadura en Levítico 23:7-8, la palabra sábado no aparece, esto es para no confundir al que está leyendo. Simplemente dice que usted tiene que tener una convocación santa. Esto asegurará a que empecemos a contar desde el sábado semanal. Pero en Levítico 23:15-16, donde menciona cuándo empezar a contar a shavuot, la palabra para el sábado semanal claramente es #7676 "shabbat". Usted debe contar siete sábados completos, del Strong #7676, que es el sábado semanal. Esto tiene que referirse al sábado semanal porque no hay siete sábados de Fiesta Solemne (#7677 Shabbatón) entre Panes sin Levadura y Shavuot.

Entonces, el día después del sábado semanal tendría que ser el primer día de la semana, llamado domingo según el calendario Romano. Note que la palabra hebrea para *semana*, que en el Strong es la palabra *7620 "Shabúa"*, nunca es usada en Levítico 23:15-16; solamente la palaba para sábado semanal *7676*. jel día después del séptimo sábado tendría que ser el domingo, el primer día de la semana!

Un punto más cuando hablamos de contar para Shavuot es que en el Hebreo la palabra usada es "Ha Shabbat", usando el artículo determinante "Ha" (en español el o la) que indica solamente EL 7º Día Shabbat. Esto es una prueba conclusiva que para contar para Shavuot según las Escrituras se empieza después del sábado semanal y no el primer día de Fiesta de Panes sin Levadura, porque el "Ha" que está siendo usado antes de la palabra shabbat solamente puede estar refiriéndose al sábado semanal y no otro día.

¿Cómo se equivocaron los Judíos en tiempos modernos? En tiempos antiguos durante los días de Yahshúa, cuando los Saduceos controlaban el sacerdocio y el santuario de YHWH, ellos siempre empezaban a contar para Shavuot después del sábado semanal según las Escrituras, y **NO** empezaban después del primer día de Panes sin Levadura como los rabinos lo hacen hoy en día, incorrectamente. Mire la siguiente cita del *New Bible Dictionary second Edition*:

"Los Saduceos celebraron el 50º día, inclusivamente calculándolo desde el primer domingo después de Pascua, usando el sábado semanal. Sus calculaciones regularon la observancia publica mientras tanto que el templo estuvo intacto, y por esto la iglesia está justificada por conmemorar el primer Pentecostés Cristiano en el domingo."

"Sin embargo, los Fariseos interpretaron que el sábado fue el primer día de Panes sin Levadura y sus calculaciones llegó a ser la norma en el Judaísmo después del 70 AD, así que en el Calendario Judío Pentecostés ahora cae en varios días durante la semana".

La palabra Pentecostés significa contar 50. Es la única Fiesta Solemne en las Escrituras que no tiene fecha específica, porque cambia de año en año dependiendo de la fecha que usted empezó a contar. Si usted siempre empieza a contar después del día de la Fiesta (Aviv 15), Pentecostés siempre caería en Siván 6, el sexto día del tercer mes (Siván). No hubiera razón porqué contar, y las Escrituras hubieran puesto esta fecha para Shavuot cada año. Siván no es mencionado en las Escrituras. En tiempos antiguos los Israelitas empezaron a contar en el día después del sábado semanal.

La historia muestra que el Sumo Sacerdote mecía el Ómer del primer fruto ante YHWH el sábado en la noche de la semana de Pascua. Desde que Yahshúa fue resucitado en este tiempo (y Él es el primer fruto [Ómer] ofrecido, el primer fruto a YHWH, 1 Cor. 15:20) fue muy obvio para los Judíos del primer siglo que Yahshúa fue el Mesías. Y por eso ellos cambiaron la fecha al 6 de Siván para que no sea muy evidente. Los primeros frutos son santos para Yahweh. Ellos mecían los primeros granos maduros del año. Si este primer Ómer era aceptado, entonces todo el resto de la cosecha será bendecida. Esto es lo que las Escrituras nos dicen acerca de Yahshúa. Él fue el primer fruto mecido (Ómer), y después nosotros solamente podemos ser aceptados por Yahweh después que Su sacrificio fue recibido. Levítico 23:14 nos dice ningún nuevo grano puede ser comido hasta que el primer fruto mecido fue aceptado, igual como el Nuevo Pacto no podía empezar hasta que Yahshúa fue aceptado por Su Padre Yahweh como sacrificio de primer fruto.

<u>Levítico 23:14</u> Hasta ese mismo día, hasta que hayan traído la ofrenda de su Elohim, no deberán comer pan ni grano tostado ni espigas nuevas; es una ley perpetua a través de los siglos en todos sus establecimientos.

<u>Romanos 11:16</u> Si las primicias son santas, también lo es la masa restante; y si la raíz es santa, también lo son las ramas.

<u>1 Corintios 15:20</u> Mas ahora el Mesías ha resucitado de los muertos; **primicias de los que durmieron es hecho**.

<u>1 Cor. 15:21</u> Porque por cuanto la muerte entró por un hombre, también por un hombre la resurrección de los muertos.

<u>1 Cor. 15:22</u> Porque así como en Adán todos mueren, también en el Mesías todos serán vivificados. <u>1 Cor. 15:23</u> Pero cada uno en su debido orden: el Mesías, las primicias; luego los que son del Mesías, en su venida. Es por eso que en Juan 20:17, Yahshúa, como el Ómer mecido de primer fruto, le dijo a María Magdalena que no lo toque, porque no ha ascendido a YHWH para ser aceptado oficialmente como primer fruto, y nacido de nuevo de los muertos.

<u>Juan 20:16-17</u> Yahshúa le dijo: "¡Miriam!" Ella volviéndose, gritó: "¡Rabboni!" (Esto es, Mi Maestro, o mi Grandioso) 17 Yahshúa le dijo: "No me toques, porque todavía no he subido a mi Padre. Pero ve a mis hermanos, y diles que Yo voy a mi Padre y al Padre de ustedes, a mi Elohim y al Elohim de ustedes."

Esta escritura claramente demuestra que toda la ceremonia de la gavilla mecida fue instituida como una sombra de aquello perfecto que venía, la perfecta ofrenda a Yahweh, como perdón de nuestros pecados, y por Su sacrificio siendo perfecto y aceptado, después a la resurrección también nosotros seremos aceptados en la familia de Yahweh, y aceptados como Sus hermanos.

Yahshúa fue el perfecto Sumo Sacerdote. Esto es porque de Su resurrección, el sábado en la noche, lo que empezó el primer día de la semana, nosotros contamos 7 sábados perfectos, no semanas, como ya hemos mostrados que la palabra hebrea para semana no es usada en Lev. 23:15-16. Contando 7 sábados nos trae a 49 días, esto nos muestra la perfección de Yahweh con Su plan de redención, y después al 50º día, es una representación del Jubileo y el regreso del Mesías, y la perfección de los otros primeros frutos recibiendo también inmortalidad.

El significado espiritual de contar a Shavuot descalifica el acto de empezar a contar después del primer día de Panes sin Levadura y también claramente excluye la falsa teoría del sábado lunar, porque es imposible terminar con 50 días siguiendo un falso calendario del sábado lunar.

¡Las Escrituras son claras! Usted empieza a contar después del sábado semanal (en el Strong #7676). Entonces, después de 7 perfectos sábados (7x7), el día después del Séptimo (7º) sábado solamente puede ser el primer día de la semana (domingo). Otra prueba del Nuevo Testamento está en Juan 20:1. En el griego dice "María Magdalena vino a la tumba en la primera de las semanas (plural)". Esto sin duda es una referencia de contar las 7 semanas para Shavuot (Pentecostés), mostrando que María vino a la tumba durante la Fiesta de Primeros Frutos y el principio de las siete semanas a Shavuot.

El problema es que los creyentes están siguiendo a los incrédulos, que no tienen conocimiento de lo que la gavilla mecida y la cebada verdaderamente representa. Cuando la cebada llegó a poder ser cosechada en la mayoría de la tierra, entonces cada persona tomaba lo primero que él cortó (la gavilla, o manojo) y lo llevaba a Jerusalén, al sacerdote, para ser aceptado por Yahweh, en la Fiesta de Primeros Frutos durante Panes sin Levadura. Después, la manera de cómo se preparaba el ómer fue golpeando la gavilla. Cada persona tenía que cortar su propia gavilla, como cada uno de nosotros necesitamos que el ómer mecido (tipo del sacrificio del Mesías para nuestros pecados) sea aceptado por Yahweh, y la gente no podía ofrecer el ómer por sí mismos, solamente el sacerdote (tipo Yahshúa) podía llevar el sacrificio a favor del pueblo, y después mecía el ómer hacia el cielo. También, golpeando la gavilla por cada persona representa a Yahshúa siendo golpeado, para que cada uno de nosotros podamos ser perdonados. Después en Shavuot, los granos de la gavilla eran molidos a harina y hecho en dos panes con levadura, uno para la casa de Efraín, y uno para la casa de Judá. Desde que los panes

representaban al pueblo, eran leudados, porque solamente Yahshúa, el verdadero Ómer mecido, no tenía pecado.

Usted notará que el "ómer" debía ser alzado y mecido hacia el cielo, simbólico de algo siendo transferido al cielo, pare ser presentado y aceptado por uno que está sentado en el trono del universo. Un ómer es una medida de grano y no una gavilla (o manojo).

Cuando usted comprende el verdadero significado detrás de la cebada y la ceremonia, es muy claro como cristal que el ómer mecido no puede ser presentado para uno o dos campos, o un área, solamente de una tribu, porque Él es el ómer mecido para "todas las 12 tribus".

Así que tiene razón que para que sea Aviv la cebada tendría que estar lista en la mayoría de la tierra de Israel, un hecho que los Caraítas, que no son creyentes en Yahshúa como Mesías, no comprenderían. También, desde que el ómer mecido representaba a Yahshúa como primer fruto de aquellos que son resucitados, entonces el ómer tendría que estar completamente maduro, porque Yahshúa no fue un sacrificio inmaduro o imperfecto.

<u>Hebreo 2:11</u> Además, tanto el que santifica como los santificados tienen todos el mismo origen; y por esto precisamente no se avergüenza de llamarlos hermanos,

Porque toda la ceremonia del ómer mecido fue una sombra de Yahshúa como Mesías, es imposible que la gavilla vendría de un pequeño campo o parte de Israel, o que la cebada no estuviera completamente madura y madura como perfecta ofrenda a Yahweh, como Yahshúa. En tiempos bíblicos la cebada tubo que estar madura en el área del Shefelah (los llanos) cerca de Jerusalén, el Valle del Jordán cerca Jericó y también en Galilea al norte.

Miremos en Éxodo capítulo 16 para ver más acerca del sacrificio del ómer.

**Éxodo 16:15** Y viéndolo los hijos de Israel, se dijeron unos a otros: ¿Qué es esto? porque no sabían qué era. Entonces Moisés les dijo: Es el pan que YAHWEH les ha dado para comer.

**Éxo. 16:16** Esto es lo que YAHWEH ha mandado: Recoged de él cada uno según lo que pudiere comer; un <u>ómer</u> por cabeza, conforme al número de vuestras personas, tomaréis cada uno para los que están en su tienda.

Éxo. 16:17 Y los hijos de Israel lo hicieron así; y recogieron unos más, otros menos;

**Éxo. 16:18** y lo medían por **ómer**, y no sobró al que había recogido mucho, ni faltó al que había recogido poco; cada uno recogió conforme a lo que había de comer..

<u>Éxo. 16:19</u> Y les dijo Moisés: Ninguno deje nada de ello para mañana.

Es muy interesante, que el maná que fue recogido fue un ómer por cada persona. Esto conecta el maná con el sacrificio del ómer, lo que habíamos referenciado. También, mire el hecho que el maná no podía ser dejado hasta la mañana, igual como la Pascua no podida ser dejada hasta la mañana, porque ambas de estas provisiones, proveídas por Yahweh fue para simbolizar a Yahshúa como el cordero de Yahweh y el verdadero proveedor para Sus hijo de pacto.

Ahora mire lo que Yahshúa dice acerca del maná en Juan capítulo 6.

<u>Juan 6:29</u> Respondió Yahshúa y les dijo: Esta es la obra de Elohim, que creáis en el que él ha enviado.

<u>Juan 6:30</u> Le dijeron entonces: ¿Qué señal, pues, haces tú, para que veamos, y te creamos? ¿Qué obra haces?

<u>Juan 6:31</u> Nuestros padres comieron el maná en el desierto, como está escrito: Pan del cielo les dio a comer.

<u>Juan 6:32</u> Y Yahshúa les dijo: De cierto, de cierto os digo: No os dio Moisés el pan del cielo, mas mi Padre os da el verdadero pan del cielo.

<u>Juan 6:33</u> Porque el pan de Elohim es aquel que descendió del cielo y da vida al mundo.

<u>Juan 6:34</u> Le dijeron: Maestro, danos siempre este pan.

<u>Juan 6:35</u> Yahshúa les dijo: Yo soy el pan de vida; el que a mí viene, nunca tendrá hambre; y el que en mí cree, no tendrá sed jamás.

Yahshúa claramente estaba mostrando que Él fue el "**Yo Soy**" que llovió el maná físico del cielo porque Él era el maná (pan) viviente que fue golpeado para representar el matzot de la Pascua que los verdaderos creyentes toman cada Pascua como aceptación de Su sacrificio.

Los hijo de Israel fueron sombra del verdadero primer fruto de Yahweh, Yahshúa, y por medio de aceptarlo a Él por Su sacrificio por nuestros pecados, nosotros también podemos ser aceptados por el Padre Celestial.

Es por eso que la Fiesta de Primeros Frutos es tan importante, porque no solamente muestra la resurrección de Yahshúa, pero también lo muestra a Él siendo aceptado como el verdadero primer fruto y también a nosotros siendo aceptados por Yahweh por medio de Su sacrificio.

Si usted calcula las 7 semanas a Shavuot desde el segundo día de Panes sin Levadura usted nunca verá al Mesías siendo resucitado después de 3 días y 3 noches, en la Fiesta de Primeros Frutos, el día de la resurrección. Está claro que el principio para contar a Shavuot empieza al día después del sábado semanal según las Escrituras, y después de completar 7 sábados el día siguiente es el primer día de la semana, o domingo según el calendario romano.

### Capítulo 9: ¿La Ilusión del Sábado Lunar?

La primera cosa que Yahshúa les advirtió a Sus discípulos acerca de tener cuidado en los tiempos postreros fue la decepción.

<u>Mateo 24:3</u> Habiéndose sentado Yahshúa en el Monte de Los Olivos, se acercaron sus discípulos para decirle en privado: Dinos, ¿cuándo acontecerá esto? ¿Y cuál será la señal de tu venida y del fin del mundo?

Mat. 24:4 Contestándoles Yahshúa, dijo: Cuiden de que nadie los engañe.

Hoy en día es fácil de comprender por qué Él dijo esto. Desde la era del Internet usted puede ver que esta decepción está absolutamente en todo lugar, pero no creo que haya una decepción más grande que la falsa doctrina del sábado lunar.

Deseo mostrarles conclusivamente escrituras claras y precisas que indican porqué bíblicamente es imposible que el sábado gire según el ciclo del mes.

Primero que todo, vamos a definir qué es la falsa doctrina del sábado lunar. El sábado lunar es la creencia que el séptimo (7º) día NO es el sábado, que comúnmente es conocido por todos hoy en día, incluyendo todos los Judíos en el mundo entero, como el sábado en el calendario Romano. Los que observan el sábado lunar comienzan el ciclo de la semana por medio de la luna nueva y ellos cambian el ciclo de la semana cada mes según el día de la semana en que el nuevo mes cae. Un mes su sábado puede caer en un lunes, el próximo mes puede caer en un jueves. Si la luna nueva en este mes cae en un martes, entonces el miércoles sería el primer día y el sábado de ese mes sería en el martes. Si el próximo mes la luna nueva ocurre en un jueves, entonces ellos empiezan a contar desde el viernes y el sábado de ese mes cae en el jueves.

También, por razón de que la creencia del sábado lunar ignora el ciclo actual de la semana usado hoy en día, sus sábados pueden caer en cualquier día de nuestra semana moderna. Depende completamente y solamente en las fases lunares. Un gran problema que enfrentan los que observan el sábado lunar es el hecho que el ciclo de la luna es uno de 29 o 30 días y el ciclo de la semana es uno de siete días. Es una prueba positiva de que es imposible calcular el ciclo semanal y el sábado del séptimo día según el ciclo de la luna, es sencillo y simple que 29 o 30 no son divisibles por 7.

La luna se mueve en un ciclo completo (nueva luna, primer cuarto, luna llena, último cuarto, conjunción) aproximadamente en 29.5 días. Desde que no podemos tener la mitad de un día, esto significa que algunos meses lunares duran 29 días, pero otros meses lunares duran 30 días.

¿Así que, qué es lo que hacen aquellos que observan el sábado lunar en el primero y el treinta de cada mes?

Esto es donde algunos lo observan diferente. Algunos observan el día 29º como una extensión del día sábado y guardarán el sábado por dos o aun tres días consecutivos. Pero esto presenta un problema porque hay escrituras que muestran que hombres estaban trabajando (*Éxo. 40*) y viajando (*Esdras 7:9*)

en el primer día de la luna (o el mes). También, no hay un mandamiento que nos diga que debemos reposar en el primer día del mes, excepto en el primer día del séptimo mes, que es la Fiesta de las Trompetas.

Otros simplemente llaman estos días "días nada" y se hacen creer que no existen para que guarden el mes en 28 días y divisibles por 7. Esto es bien ridículo porque el sol sube y baja cada día y usted simplemente no puede inventar dos "días nadas" cada mes para cuadrar una herejía.

Lo que esto también significa es que ellos verdaderamente no toman un día de reposo cada siete días. Al final del mes ellos tendrían que esperar hasta nueve días para tener un día de reposo por causa de los días extras que no están contando. Esto significa que una persona tiene el potencial de trabajar 8 días en lugar de 6 (que es lo que Yahweh mandó) y reposan en el día noveno en lugar del día séptimo que mandó Yahweh.

¿Por qué esta confusión? Porque la gente no conocen del hebreo ni tampoco el concepto del sábado. En hebreo cada palabra tiene 2 o 3 letras de raíz y hay nombres, verbos, etc. Todas vienen de una raíz y tienen algún significado comparado a la raíz. La palabra *shabbát* viene de la raíz *shin- bet- tav (שַׁבָּת)*, y en cualquier forma significa siete. La palabra para semana "*shabúa*", y la palabra para siete en hebreo "*shéva*" vienen de la misma raíz del significado siete.

Así que cualquier manera que usted calcula en cual día de la semana cae el sábado, una vez que usted tiene la creencia de que cae en ese día NO va a girar sino que siempre estará en un ciclo de 7 días en el mismo día; ese es el mayor problema de por qué es imposible que la falsa doctrina del sábado lunar sea correcto, porque el ciclo de la luna es uno de 29 o 30 días cada mes y el ciclo de la semana es uno de 7 días. Haga la cuenta, simplemente no cuadra.

Regresemos al evento de la creación otra vez y miremos cual fue el patrón establecido por Yahweh en la creación. Como cualquier otra cosa que usted quiera resolver, siempre es prudente regresar al principio.

Regresemos al evento de la creación otra vez y miremos cual fue el patrón establecido por Yahweh en la creación. Como cualquier otra cosa que usted quiera resolver, siempre es prudente regresar al principio. Yahweh estableció algunos principios (patrones) en la creación y si usted mira en la semana de la creación verá que cada cosa que fue creada en el próximo día fue esencial para la cosa creada en el día anterior.

En el tercer día las semillas fueron creadas y en el cuarto día las luces (luna, sol, estrellas) fueron creadas. Sin luz del día y la noche trabajando juntas para dar y tomar dióxido de carbono, las plantas no pueden sobrevivir. Después, el quinto día, las creaturas vivientes fueron creadas y en el sexto día el hombre. Si la comida no fuera creada en el tercer día y la noche y el día en el cuarto día, la vida que fue creada en el sexto día no podría sobrevivir. Todo estuvo en orden perfecto. Esto también muestra claramente que en la creación hubo realmente 7 días y no períodos como algunos falsamente creen.

También, según la falsa creencia del sábado lunar, el ciclo del sábado cambia mensualmente cuando aparece la nueva luna, pero aquí en la semana de la creación, claramente vemos la luna, el sol y las estrellas siendo creadas en el cuarto día y el sábado todavía está en el séptimo día, y no empezó siete días después de la luna nueva que ocurrió en el cuarto día. Esto mismo concluyentemente debe mostrar que el sábado fue establecido en la creación y hecho en el séptimo día de la creación aparte del ciclo de la luna que comenzó en el cuarto día.

El séptimo día de la creación fue el día sábado. Esto es muy claro y un patrón en todas las escrituras. Nunca vemos que el sábado ocurre en ningún otro ciclo sino en uno de 7 días.

**Éxodo 20:8** Recuerda el shabbát para santificarlo.

Éxo. 20:9 Seis días trabajarás y harás toda tu obra,

<u>Éxo. 20:10</u> pero el séptimo día es un día de reposo para YAHWEH tu Elohim: no hagas ningún trabajo -tú, ni tu hijo, ni tu hija, ni tu siervo, ni tu sierva, ni tu bestia, ni el extranjero que está dentro de tus puertas.

<u>Éxo. 20:11</u> Porque en seis días hizo YAHWEH el cielo y la tierra, el mar y todo lo que hay en ellos, y reposó en el séptimo día; por eso bendijo YAHWEH el día del shabbát y lo declaró sagrado.

<u>Éxo. 23:12</u> Durante seis días harás tu trabajo, pero en el séptimo día cesarás de la labor, para que tu buey y tu asno descansen, y que tu siervo y el extranjero se repongan.

<u>Éxo. 34:21</u> Seis días trabajarás, pero en el séptimo día cesarás de tu labor; cesarás de tu labor aun en tiempo de arar y en tiempo de cosechar.

**Éxo. 35:2** Durante seis días se puede realizar trabajo, pero en el séptimo día tendrán un shabbát de completo reposo, consagrado a YAHWEH; a cualquiera que haga algún trabajo en él se le dará muerte.

El viernes, como los llamamos hoy en día, es el día sexto y el sábado como lo llamamos hoy es el séptimo. ¡Fin de historia! Está claro de estas escrituras que no hay ni una señal de que el sábado duraba 3 días al final del mes o que los últimos días después del cuarto sábado eran "días nada". Simplemente hay un ciclo de siete días consecutivos en todas las escrituras, y en cada caso declara que hay seis días de trabajo y el séptimo día es el sábado. No hay absolutamente nada que podría hacer que uno piense que usted debe extender el sábado al final de cada mes o ignorar algunos días para poder cuadrar un sábado lunar.

<u>Éxodo 16:22</u> En el sexto día recogieron una cantidad doble de alimento, dos ómeres para cada uno; y cuando todos los capitanes de la comunidad vinieron y se lo dijeron a Moisés,

**Éxo. 16:23** él les dijo: "Esto fue lo que dijo YAHWEH: Mañana es un día de reposo, un shabbát santo de YAHWEH. Asen lo que quieran asar, y hiervan lo que quieran hervir; y todo lo que sobre apártenlo y guárdenlo para mañana".

<u>Éxo. 16:24</u> Así que lo guardaron hasta la mañana, como había mandado Moisés; y no se puso mal oliente, ni tenía gusanos.

**Éxo. 16:25** Entonces dijo Moisés: "Cómanselo hoy, que hoy es un shabbát de YAHWEH; hoy no lo hallarán en la llanura.

Éxo. 16:26 Seis días lo recogerán; en el séptimo día, el shabbát, no habrá nada".

<u>Éxo. 16:29</u> Fíjense que YAHWEH les ha dado el shabbát; por eso les da alimento para dos días en el sexto día. Que cada uno se quede dónde está: que ningún hombre salga de su lugar en el séptimo día". <u>Éxo. 16:30</u> Y descansó el pueblo el día séptimo.

Aquí vemos el mandamiento de recoger el maná por 6 días y el séptimo día es "Ha Shabbát" o *El Día sábado*. En el hebreo es un día específico y no puede ser un día que gira cada mes. También, lo que es muy interesante sobre esta escritura es que el sexto día en hebreo se llama "*Ha shi shi*" y también usa el artículo determinante "el" para referirse al recogimiento de maná en el sexto día. Así que cualquier día que usted conozca como el sexto día para recoger su maná, siempre permanecerá en ese ciclo de siete días y no puede cambiar según las reglas gramáticas en el Hebreo.

Además, cuando Yahweh le está diciendo a ellos que recojan el maná por 6 días y en el sexto día (Ha Shi shi) lo recogían para dos días, Él nunca menciona sobre recogerlo para 3 o 4 días para un "sábado extendido" o "días nada" al fin del mes.

Si uno es lógico, ellos deben reconocer que es inconcebible que si los Israelitas estaban usando un calendario de sábado lunar, que no era divisible por 7 y tenía 2 días extras después del cuarto sábado cada mes, que Yahweh no hubiera mencionado algo sobre esto cuando se calcula la recolección del maná porque vemos que ellos lo recogieron por casi 40 años. Los creyentes del sábado lunar hoy en día pueden llamar esto "días nada" pero el hecho del asunto es que el sol todavía va a subir y bajar y la gente todavía necesita comer en estos días. Yahweh no mencionó nada sobre estos días extras porque está claro de que ellos no estaban usando un sábado lunar.

Si miramos en la historia, en los escritos de Josefo, o el Talmud o la Mishna Judía, no hay absolutamente ninguna evidencia que haría pensar a alguien en creer que la nación de Israel estuvo usando un sábado que gira semanalmente junto con el ciclo de la luna. Además, también tenemos la secta Esenia con los Rollos del Mar Muerto donde no mencionan nada acerca de usar un ciclo lunar para calcular un sábado diferente cada mes. Como fue mencionado, en el lenguaje Hebreo original usted solamente puede calcular el sábado en un ciclo de 7 días que es repetido semana por semana y el día de la semana para el sábado ¡NO CAMBIA!

Es por esto que aun hoy en día, sea que usted mira la palabra para el séptimo día en italiano que es "sabato", o español "sábado" o en hebreo "shabbát" u otros lenguajes antiguos usted puede ver la palabra Shabbat en el nombre del día de la semana comúnmente conocido como el séptimo día, el sábado.

También, cuando usted mira al principio de contar a Shavuot (Pentecostés) usted debe contar 50 días comenzando con el primer día después del sábado semanal durante la fiesta de Panes sin Levadura.

<u>Levítico 23:15</u> Contaréis siete semanas enteras a partir del día siguiente al sábado, desde el día en que habréis llevado la gavilla de la ofrenda mecida;

<u>Lev. 23:16</u> hasta el día siguiente al séptimo sábado, contaréis cincuenta días y entonces ofreceréis a YAHWEH una oblación nueva.

Si usted está usando un calendario del sábado lunar con una semana de 9 días al final de cada mes usted nunca saldrá con 50 días cuando cuenta para Shavuot (Pentecostés), cuando supuestamente está contando 7 sábados completos. Haga la matemática, es imposible y es otra comprobación clara de que el sábado lunar no es verdadero según las Escrituras.

Éxodo 31:12-18 nos dice que Yahweh dio el séptimo día sábado como una señal entre Él y Sus hijos para siempre. Es esa misma señal de la creación que aparta al pueblo de Yahweh del resto del mundo y muestra que Él es el único verdadero Elohim y Creador.

Estas personas han abandonado la misma señal que hace que sean miembros de la familia de Yahweh y ellos lo han hecho aun sin ninguna escritura clara que haga pensar a uno de que usted debe comenzar el cuento de la semana según la luna nueva cada mes, haciendo que el sábado gire mensualmente.

No hay ninguna evidencia que Israel ha guardado este ciclo semanal irregular y no hay comprobación que nuestro hermano Judá ha guardado este tipo de calendario falso en la antigüedad. Si alguien va a cambiar algo tan serio como el sábado semanal del séptimo día, uno tiene que tener evidencia conclusiva y clara de las Escrituras que es así, pero no está ahí.

Yahweh es muy preciso en las Escrituras desde la creación; en seis días Él hizo los cielos y la tierra y todo lo que en ellos hay y reposó en EL SEPTIMO DIA, y cada escritura en la Biblia también confirma que nosotros trabajamos seis días y reposamos al séptimo sin consideración del ciclo del mes.

### Capítulo 10: ¿Cuándo Empieza el Día?

Las Escrituras dicen que Elohim llamó la luz Día, y las tinieblas Noche. En la creación las tinieblas, o la noche precedió la luz, o el día, indicando qué es lo que primero viene en el orden de la creación: **Génesis 1:1** "En el principio creó Elohim los cielos y la tierra. Gen 1:2 Y la tierra estaba desordenada y vacía, y las tinieblas estaban sobre la faz del abismo, y el Espíritu de Elohim se movía sobre la faz de las aguas".

Las tinieblas ya estaban presentes y por eso vino primero en el primer día de la creación. Las tinieblas también es lo que vino primero en cada día que seguía. El Espíritu de Yahweh se movió en las tinieblas para crear la luz.

La práctica moderna de designar la medianoche como el final del día no es la manera bíblica para determinar cuándo el día empieza. En la Biblia, el ocaso, o puesta del sol, marca el final de un día y el principio del próximo día.

La palabra para "tarde" (o anochecer) en el Hebreo es érev (en la concordancia Strong # 6153). Significa crepúsculo o anochecer, y es traducido en varias formas como anochecer, caer la noche, caer la tarde, caída de la tarde, o noche. De Génesis 1:5, 8, 13, 19, 23, y 31 es aparente que los días empiezan en la oscuridad, donde leemos "Y fue la tarde y la mañana el día segundo", etc.

La prueba más significante está en Génesis 1, durante la misma creación de nuestros días, cuando la "tarde y la mañana" compusieron el día. No hay nada en la Biblia que cambia la verdad básica que los días terminan – y empiezan – al ocaso.

Así, el sábado Bíblico empieza mientras el sol cae en el horizonte y ya no es visible al ocaso, terminando el sexto día (viernes) y marcando el principio del sábado.

Esta fraseología particular es usada en los primeros seis días de la creación. Mientras Yahweh estaba creando el mundo Él también estuvo creando el tiempo y sus factores apropiados para determinarlo.

Cada período de 24 horas tuvo una tarde y una mañana. Las horas de tinieblas, llamado tarde (o noche) vino primero, las horas de luz de día, llamado mañana, vino segundo.

Yahweh empezó con Su obra con las tinieblas, que estaban sobre la faz del abismo, y la luz salió de las tinieblas. En las Escrituras este es el precedente que Yahweh estableció para el tiempo. En el principio la luz salió de las tinieblas como el día bíblico, que empieza en las tinieblas en la noche, como el mes bíblico empieza en las tinieblas en la conjunción.

De Génesis claramente vemos que un día no es solamente la porción de luz de día, pero está compuesto de un período de 24 horas en ambos la luz y las tinieblas.

<u>Génesis 1:5</u> Elohim llamó a la luz día, y la oscuridad llamó noche. Así que hubo noche, y hubo mañana, un día.

<u>Gen. 1:8</u> y Elohim llamó el firmamento Cielos y Elohim vio que era bueno. Así que fue la noche, y la mañana del segundo día.

**Gen. 1:13** Así que fue la noche, y fue la mañana, un tercer día.

También mire Levítico 23:32:

<u>Levítico 23:32</u> Será para ustedes un Shabbat de descanso completo, y se negarán a sí mismos; descansarán en su Shabbat desde el anochecer del noveno día del mes hasta el siguiente anochecer."

Miremos lo que el Nuevo Testamento dice acerca del principio o el final del día:

En el sábado en Marcos 1:21 Yahshúa enseño en la sinagoga. Cuando un espíritu inmundo trató de interrumpir la reunión, Yahshúa reprendió al espíritu. Más tarde, Yahshúa fue a visitar a la suegra de Simón y la levantó, sanándola de fiebre. Inmediatamente ella empezó a servirles.

El versículo 32 claramente nos dice que cuando terminó el sábado, "*Cuando llegó la noche, luego que el sol se puso,*" Yahshúa salió a Su obra sanando a todos los que le trajeron.

Vemos que los Fariseos estuvieron criticando a Yahshúa por sanar en el día sábado y amenazando a la gente que si ellos fueran sanados en el sábado los iban a sacar de la sinagoga.

<u>Mateo12:10</u> Y he aquí había allí un hombre que tenía una mano seca; y le preguntaron, diciendo: ¿Es lícito curar en sábado?, por acusarle..... Y salidos los fariseos, tuvieron consejo contra él para destruirle (v. 14).

Así que la gente esperó hasta el ocaso, cuando la noche se acercaba y terminaba el sábado, y ahora que el nuevo día empezaba ellos salían para ser sanados, para no ser atacados por los Fariseos por ser sanados en el día sábado. ¡De esta escritura claramente vemos que el sábado terminó al ocaso!

El relato en Lucas 4:40 describe el incidente con estas palabras: "Y poniéndose el sol..." claramente mostrando que el día empieza al ocaso. Un día terminó y otro empezó a la puesta del sol.

Las siguientes Escrituras tratan con el tiempo durante la muerte de Yahshúa y muestran que el ocaso marcó el nuevo día.

<u>Mateo 27:57</u> "Cuando llegó la tarde del día, vino un hombre rico de Arimatea, llamado José, el cual también había sido discípulo de Yahshúa". (Esto fue justamente antes que el sábado de Fiesta Solemne empezó. Un día estaba terminando y el sábado estaba por empezar a la puesta del sol, al terminar el día, cuando otro día empieza).

<u>Lucas 23:54</u> "Era día de la preparación, y estaba para comenzar el sábado". (Ellos tenían que apresurarse para bajar el cuerpo y quitarlo mientras el sol bajaba y el sábado de Fiesta Solemne estaba por empezar).

Marcos 15:42 Y ya al atardecer, como era la Preparación, es decir, la víspera del sábado.

<u>Juan 19:31</u> "Los judíos, como era el día de la Preparación, para que no quedasen los cuerpos en la estaca el sábado - porque aquel sábado era muy solemne". (Los cuerpos no podían quedar en el árbol durante el sábado; es por eso que Yahshúa fue quitado del árbol y puesto en el sepulcro antes del [gran] sábado de fiesta al ocaso).

La razón porqué algunos mal calculan el día empezando al salir el sol es porque hacen una definición limitada de la palabra "yom" (que significa día) en las Escrituras. La definición es la siguiente.

**Yom**: de una raíz que no se usa que sign. ser caliente; día (como las horas abrigadas), sea lit. (de la salida del sol hasta el ocaso, o <u>de un amanecer al siguiente</u>), o fig. (un espacio de tiempo definido por un término asociado).

Si usted mira la definición bíblica verá que en el Hebreo la palabra "yom" significa lo mismo que "día" en Español. En Español si alguien dice "día" esto puede significar la porción de luz de día, o todo el período de las 24 horas. También, como en la Escritura "El Día de Yahweh", puede significar un espacio de tiempo definido por el término asociado. Busque algunas referencias históricas de cuándo un día bíblico empieza.

la enciclopedia *Jewish Encyclopedia* (Vol., 3, pág. 501) revela que el calendario Judío calcula los días de noche a noche. Vea Génesis 1:5, Éxodo 12:18, Lev. 23:32.

La siguiente cita de *Eerdman's Bible Dictionary* explica cómo los Israelitas determinaron sus días:

"Los Israelitas, que dividieron el año según el calendario lunar, consideraron que el día empezaba en la noche y terminaba en la noche siguiente. Por consiguiente ellos celebraron la Pascua a la puesta del sol (Éxodos 12:18 y Lev. 23:32, Nehemías 13:19). Para ellos un día de 24 horas consistía de una noche seguida por un día ('Noche y mañana", Daniel 8:26, "una noche y un día", 2 Cor. 11:25)" pág. 266.

Recursos confiables y detallados revelan que los días de las semanas hebreas y los días de Fiestas empiezan al ocaso, por ejemplo en *The New Schaff Herzog Encyclopedia of Religious Knowledge* dice: "para los Hebreos el día civil fue calculado de ocaso a ocaso, para que el día empiece a ese mismo tiempo, durante ocasiones ordinarias y los sábados y fiestas.

Se encuentra evidencia para medir el día de ocaso a ocaso en *Levítico 11:24-25*, donde cualquiera que toca o carga la carcasa de cualquier animal inmundo será "inmundo hasta la noche". La persona fue considerada limpia una vez que el nuevo día empezó al anochecer.

Para mostrar cuando una persona sería considerada inmunda, note en Levítico 22:6-7 "la persona que lo tocare será inmunda hasta la noche,...Cuando el sol se pusiere, será limpio..." Note cuidadosamente que la Biblia no dice que una persona será inmunda hasta la medianoche o el amanecer, porque los días bíblicos cambian al ocaso, no la media noche o el amanecer.

Cualquiera que tocare una cosa inmunda sería considerado inmundo hasta la noche cuando el sol bajaba, lo que empezó el nuevo día. Entonces él fue considerado limpio otra vez. Él no fue considerado

inmundo a la media noche o la mañana, sino hasta la puesta del sol, cuando el nuevo día empieza al anochecer.

Deuteronomio 23:11 nos da dos puntos definitivos de tiempo: "Pero al llegar la tarde se bañará con agua, y cuando se ponga el sol, podrá entrar de nuevo al campamento."

Note que el hombre inmundo tenía que lavarse mientras el sol bajaba en anticipación del nuevo día. Entonces, después que el sol bajó él podía regresar al campamento, limpio otra vez porque con el ocaso vino el nuevo día.

Ponga mucha atención en Deuteronomio 23, empezando en el versículo 10, donde el ritual de lavarse fue para "inmundo a causa de emisión nocturna". Ahora, si un nuevo día empieza al salir el sol, será perfectamente aceptable para el hombre inmundo que regrese en la mañana. Pero Yahweh dijo que espere: "Pero al llegar la tarde se bañará con agua, y cuando se ponga el sol, podrá entrar de nuevo al campamento." (v. 11).

**Jueces 19:9** dice "He aquí ya el día declina para anochecer.....he aquí que el día se acaba". Esto claramente enseña que el día termina a la puesta del sol.

En Jueces 14:12 Sansón propuso una adivinanza durante su fiesta de matrimonio, que sus enemigos tenían que responder entre los 7 días de la fiesta. En el versículo 18 los hombres le dieron la respuesta "Al séptimo día, antes que el sol se pusiese". Claramente los siete días terminaron al séptimo día al ocaso. Ellos resolvieron la adivinanza justamente antes que los siete días acabaran por completo – al ocaso.

Josué colgó al rey Ay "Al rey de Ay lo colgó de un árbol hasta la tarde; y a la puesta del sol ordenó Josué que bajaran el cadáver del árbol". Josué 8:28

Deuteronomio 21:23 no permite que un cuerpo permanezca colgado toda la noche, sino que tienen que bajarlo *en ese mismo día* antes de la puesta del sol o la tierra será contaminada. Un nuevo día empezó a la puesta del sol, y los cuerpos tenían que ser bajados antes de esto.

En Josué 10:26 aprendemos que Josué colgó a los reyes en cinco arboles hasta la tarde. El verso 27 dice que antes de la puesta del sol Josué mandó que fueran bajados de los árboles y echados a una cueva.

Nehemías 13:19 nos dice "Ordené, pues, que, cuando cayera la sombra sobre las puertas de Jerusalén, antes del sábado, cerraran las puertas y no las abrieran hasta después del sábado. Y puse junto a las puertas a algunos servidores míos, para que no entrase carga alguna durante el día del sábado". Note que **empezó a oscurecerse antes del sábado**. El sábado todavía no había llegado, pero las sombras de la tarde cubrieron las calles y Nehemías mandó que las entradas fueran cerradas antes que el sábado empezara, antes de que se oscureciera completamente.

Cuando el rey David lamentaba la muerte del general Abner, él rechazó comer porque hiso una promesa de no comer hasta la puesta del sol al final del día, 2 Sam. 3:35.

En Efesios 4:26 pablo nos dice "no se ponga el sol sobre su enojo". No debemos llevar rencor o enojo hasta el siguiente día. Él no nos dice "no suba el sol sobre su enojo". Él hizo referencia a la puesta del sol, no la salida.

Yahshúa fue bajado del árbol de crucifixión antes de la puesta del sol para cumplir con la ley de Yahweh. Su cuerpo no podía permanecer en el árbol más allá del ocaso, el principio del nuevo día.

No dejaréis que su cuerpo pase la noche sobre el árbol; sin falta lo enterrarás el mismo día, porque maldito por Elohim es el colgado; y no contaminarás tu tierra que YAHWEH tu Elohim te da por heredad. (Deuteronomio 21:23).

La Pascua debía ser hecha al tiempo preciso. Lucas 22:14 revela "Cuando llegó la hora..." ¿Cuál hora fue esa? El Salvador estuvo observando la Pascua al principio del 14, justamente después del ocaso, pero los Judíos la guardaron un día más tarde. Note que las palabras en Éxodo 12:6 cuando habla del cordero "Y lo guardaréis hasta el día catorce de este mes, y lo inmolará toda la congregación del pueblo de Israel entre las dos tardes".

El cordero debía ser guardado **hasta** el 14, que significa que había que matarlo después de finalizar el 13, <u>no después</u> de finalizar el 14. Es perfectamente claro que la hora exacta es aquella hora después de la puesta del sol.

La Pascua es hacha tan pronto cuando el ocaso finaliza al 13, y mientras el 14 empieza.

Claramente, la cena que Yahshúa guardó con sus discípulos fue la Pascua, como está referenciada 14 veces como Pascua, si la próxima mañana fue un <u>nuevo día</u>, entonces hubiera sido la Fiesta Solemne del 15, y no la porción de luz de día de la Pascua en el 14, pero no lo fue. Sino que todavía era la parte de luz de día del 14 porque Yahshúa tenía que morir en el día de Pascua, y la cena que Él comió la noche anterior fue la Pascua. Esto muestra otra vez que el día empieza al anochecer y no en la mañana.

Miremos cómo el Rey David dividió el día:

<u>Salmo 55:17 Tarde, mañana y mediodía</u> declaro y gimo; pero Él oirá mi voz.

El apóstol Pablo también dijo:

<u>Hechos 27:27</u> <u>Venida la decimocuarta noche</u>, y siendo llevados a través del mar Adriático, a la medianoche los marineros sospecharon que estaban cerca de tierra.

<u>Hechos 27:33</u> <u>Cuando comenzó a ser de día</u>, Pablo exhortaba a todos que comiesen, diciendo: Este es el decimocuarto día que esperáis y permanecéis en ayunas, no comiendo nada.

Estas escrituras conclusivamente muestran que la noche la 14ª noche tuvo que venir primero, y el verso 33 muestra que vino el 14º día, después de la noche del 14.

La conclusión está clara. De varias perspectivas bíblicas, el día escritural empieza a la puesta del sol.

Podemos conocer que el sábado que guardamos hoy en día es el mismo que Yahweh le enseñó a Adán, Abraham, Isaac, y Jacob. El salvador ciertamente sabía cuál día era el sábado, porque Él fue el Maestro del Sábado, "Así que el Hijo del hombre es Señor aun del sábado". (Marcos 2:28).

<u>Isaías 66:23</u> Y será que de luna nueva en luna nueva, y de sábado en sábado, vendrá toda carne a adorar delante de mí, dice YAHWEH.

El día bíblico y el sábado bíblico debe ser guardado de ocaso a ocaso.

<u>Levítico 23:32</u> Será para ustedes un Shabbat de descanso completo, y se negarán a sí mismos; <u>descansarán en su Shabbat desde el anochecer del noveno día del mes hasta el siguiente anochecer.</u>"

### Capítulo 11: Conclusión

Creo que he dado una explicación muy bíblica, conclusiva, y completa para el Calendario Bíblico. También creo que con la evidencia dada uno tiene que admitir que cuando hay deseos para descubrir el verdadero calendario bíblico usted tiene que tomar en consideración las señales en los cielos establecidas en Génesis 1:14, con el patrón cíclico del ciclo de la agricultura en Israel, que confirma las señales celestiales durante cada cambio de temporada y año.

Es un hecho innegable que el sol, luna, y las estrellas fueron dados para señales, y estaciones, y para días y años. Está profetizado que en los tiempos postreros estos cuerpos celestiales serán señales o marcadores proféticos que vienen.

**Joel 2:30** Y daré prodigios en el cielo y en la tierra, sangre, y fuego, y columnas de humo.

<u>Joel 2:31</u> El sol se convertirá en tinieblas, y la luna en sangre, antes que venga el día grande y espantoso de YAHWEH.

¿Cómo puede la luna volverse roja o el sol en tinieblas? Esto más seguro se está refiriéndose a los eclipses solar y lunar que serán señales que marcan la proximidad del regreso del Yahshúa y el Reino de Yahweh a esta tierra.

Yahweh mayormente puso el sol, la luna y las estrellas para rotar en movimiento circular y hay tiempos que esos movimientos interactúan y cruzan los unos con los otros en conjunciones para causar eclipses que actúan como señales para que los electos de Yahweh conozcan la cercanía de los tiempos.

Como hemos vistos, estas lumbreras también actúan para dividir entre el día y la noche, las temporadas, y la vuelta de un año al próximo. Sin comprender el Calendario Bíblico de Yahweh en los cielos y Su patrón de adoración circular, sería casi imposible calcular el calendario correctamente, y guardar apropiadamente las Fiestas Sagradas de Yahweh. Viviendo en Israel y aprendiendo de expertos Judíos ha sido algo inconmensurable en la búsqueda por la verdad del Calendario Bíblico.

Deseo que todos ustedes hayan recibido un gran beneficio de este libro. Para artículos separados de cada tema del calendario, o para videos y audios sobre estos temas por favor visite <a href="www.coyhwh.com">www.coyhwh.com</a>. En el tiempo presente este material solamente está disponible electrónicamente, pero YHWH mediante deseamos imprimirlo en el futuro.

Que sean bendecidos, B'Shem Yahshúa, Don Esposito